UNIVERSIDAD MICHOACANA DE SAN NICOLAS DE HIDALGO

FACULTAD DE FILOSOFIA “DOCTOR SAMUEL RAMOS MAGANA”

TRADUCCION COMENTADA DEL ARTICULO
“WITTGENSTEIN’S CRITIQUE OF PHILOSOPHY”
DE ROBERT JOHN FOGELIN (1996)

QUE PARA OBTENER EL TIiTULO DE
LICENCIADO EN FILOSOFiA

PRESENTA
JUAN ALFONSO CASTRO COLIN

ASESOR
DOCTOR EN FILOSOFiA FEDERICO MARULANDA REY

“COROCEE PRTA Crear”

MORELIA, MICHOACAN, SEPTIEMBRE DE 2021




INDICE

RESUMEN ...t ettt st e st et e s e b e s e e e e eae 1

SISTEMA DE CITAS Y ABREVIATURAS DE LA BIBLIOGRAFIA DE WITTGENSTEIN... 3

PRESENTACION A LA TRADUCCION .....ccoouumiiiriiiieriresireseeesssesssessssesssesssesssesssesssesnes 4
1. FILOSOFIA DEL LENGUAJE DEL WITTGENSTEIN TARDIO .......cccccoovvivvivirenne. 4
1.1, CONCEPTOS DASICOS...ceii ittt ettt e ettt e e et e e e e tte e e e e abee e e ebbeeeeeabeeeeenseeeeeennees 4

1.2, EXAMeN gramatiCal......cccccuiiiiiee st e e e e rr e e e e e et ra e e e e e e e e anrraaees 13

1.3.  Critica al referencialismo y al perfeccionismo I0ZICO.......cccccoveeiiiiieii i 19

2. APUNTES SOBRE LA TRADUCCION .........coovivimieeeieeeeeeeeeeeeeeeese oo 24
LA CRITICA DE WITTGENSTEIN A LA FILOSOFIA........cooioioeieeeeeeeeeeeeee e 26
1. INTRODUCCION .......oooiiiiieeeiieeeeeeeeeeeeeee et nannans 26

2. CONTRA EL REFERENCIALISMO ..ottt 31
2% D \\ToT 0 o1 oY €TV A o] o1 =] o LSRR 31

2.2, Laexpresion de 1o MENTAl ... et e e ra e e e araea s 37

P20 TR W Y- Tor- IV o - (<] o - 1 (or- Ly SR 41

3. PERFECCIONISMO LOGICO .........oooiiieieeeeeieeeeeeeeeeeeeeeeees s 46
3.1, Reglas ¥ SINIFICATO c...uuiii e re e e e eaaees 46

3.2.  Laindeterminacion de [as reglas.......ccuuiiiiieiiiiiiie e e 48

3.3.  Lasubdeterminacion de [as reEIaS.........cocuiiiiiiiiie ettt e 50

3.4.  Laincoherencia de [@S rEIAs .......cuuui i iiiiiie it e e e e e e e 52

3.5. Las contrapartes referenciales de 1as reglas........cccouveeeeeee e 54

BIBLIOGRAFTA ... e e e s e eeses e s s et e e e s s e s e e e s s es s 57



RESUMEN

Dada la relevancia de los temas que aborda el articulo y la buena recepcién que han tenido las
obras de su autor, es oportuno presentar esta traduccion de “Wittgenstein’s critique of philosophy”,
por Robert John Fogelin (1996), articulo publicado originalmente en inglés en el Cambridge
Companion to Wittgenstein, editado por Hans Sluga y David G. Stern. El articulo brinda una
descripcion general de las principales caracteristicas de la critica de Wittgenstein a la tradicion
filosofica, como se puede encontrar en las Investigaciones filosoficas y en las Observaciones sobre
los fundamentos de las matematicas. El método de Fogelin consiste en dividir en dos frentes la
critica de Wittgenstein a la filosofia, por un lado, el ataque al referencialismo y por el otro, el
ataque al perfeccionismo légico. Como complemento a la traduccion, se incluye en este trabajo
una presentacion de algunas de las nociones mas fundamentales del pensamiento del llamado
«Wittgenstein tardio» o «segundo Wittgenstein», con lo que se pretende, entre otras cosas,

caracterizar sus concepciones mas maduras en torno a la filosofia y el lenguaje.

Palabras clave: «Wittgenstein tardio», lenguaje, filosofia del lenguaje, ataque al referencialismo y

ataque al perfeccionismo logico.



ABSTRACT

Given the relevance of the issues addressed in the article and the good reception that its author's
works have had, it is appropriate to present this translation of “Wittgenstein's critique of
philosophy”, by Robert John Fogelin (1996), an article originally published in English in the
Cambridge Companion to Wittgenstein, edited by Hans Sluga and David G. Stern. The article
provides an overview of the main features of Wittgenstein's critique of the philosophical tradition,
as can be found in the Philosophical Investigations and in the Remarks on the Foundations of
Mathematics. Fogelin's method consists in dividing Wittgenstein's critique of philosophy in two
fronts, on one hand, the attack on referentialism, and on the other, the attack on logical
perfectionism. As a complement to the translation, this work includes a presentation of some of
the most fundamental notions of the thought of the so-called "late Wittgenstein" or "second
Wittgenstein", with which it is intended, among other things, to characterize his more mature

conceptions about philosophy and language.



SISTEMA DE CITAS Y ABREVIATURAS DE LA BIBLIOGRAFIiA DE

WITTGENSTEIN

Para los textos de Wittgenstein citados en este trabajo se emplean las siguientes abreviaturas:

IF Investigaciones filosoficas

OFM Observaciones sobre los fundamentos de la matematica
SC Sobre la certeza

TLP Tractatus logico-philosophicus

Z Zettel

Las cinco obras se constituyen por parrafos numerados de longitud relativamente corta. Cada
parrafo se cita mediante el nimero que le corresponde y el simbolo de parrafo (‘§’), ya que esta
numeracion se mantiene constante a traveés de las traducciones y las ediciones, a diferencia de los

nameros de pagina.



PRESENTACION A LA TRADUCCION

1. FILOSOFIA DEL LENGUAJE DEL WITTGENSTEIN TARDIO

1.1. Conceptos basicos

Como una posible aproximacion a los temas que aborda el escrito de Fogelin ‘La critica de
Wittgenstein a la filosofia’, del cual se ofrece una traduccion al espafiol en la segunda parte de este
trabajo, la actual presentacion introduce algunos de los conceptos mas relevantes del pensamiento
tardio de Wittgenstein en torno al lenguaje y la filosofia. Es necesario aclarar que, en lugar de
brindar una definicidon o una caracterizacién independiente para cada uno de los conceptos en
cuestion, lo que se hace es mostrar la funcion y utilidad que el conjunto de éstos tiene dentro de la
critica de Wittgenstein a la filosofia. Concretamente, los conceptos presentados a continuacion

son: «juego de lenguaje», «forma de viday», «semejanza de familia» y «representacion perspicuay.

En un crucial pasaje de las Investigaciones filosoficas, Wittgenstein escribe: “Para una gran
clase de casos de utilizacion de la palabra «significado» —aunque no para todos los casos de su
utilizacion— puede explicarse esta palabra asi: El significado de una palabra es su uso en el
lenguaje” (IF §43). Esta cita marca la conclusion preliminar de un argumento en el cual
Wittgenstein muestra como el significado de las palabras y expresiones de los hablantes de una
lengua suele manifestarse en «su uso» —por «su uso» se entienden cosas como las acciones que
los participantes llevan a cabo al servirse del lenguaje, los objetivos con los que cumplen, los
resultados que obtienen, etc.—. La asociacién de significado con uso permite a Wittgenstein
subrayar que “hablar el lenguaje forma parte de una actividad o de una forma de vida” (/F §23),
esto es, de un proceso practico. El significado de las expresiones de un lenguaje no es algo que se

ha fijado con anterioridad a las practicas lingiiisticas concretas de los hablantes, sino que surge y

4



evoluciona con ellas, por lo que no podria haber una teoria que permita establecer significados
lingiiisticos en aislamiento de esas practicas. En este primer sentido, Wittgenstein utiliza el
concepto de “«juego de lenguaje» para hablar del todo formado por el lenguaje y las acciones con
las que estd entretejido” (/F §7). Asi también, hablar un lenguaje, es decir, tomar parte en la
multiplicidad de practicas con las que el lenguaje esta entretejido, significa participar en una
compleja «forma de vida». La «forma de vida» de unas personas cuyo lenguaje se limitara a un
«juego de lenguaje» mucho mas sencillo que el nuestro, seria muy distinta de la nuestra. Imaginese

esto con el «juego de lenguaje» de IF §2:

El lenguaje debe servir a la comunicacion de un albafiil A con su ayudante B. A construye
un edificio con piedras de construccion; hay cubos, pilares, losas y vigas. B tiene que
pasarle las piedras y justamente en el orden en que A las necesita. A este fin se sirven de
un lenguaje que consta de las palabras: «cubo», «pilar, «losay, «viga». A las grita —B le
lleva la piedra que ha aprendido a llevar a ese grito.

En tal caso, no es como si la «forma de vida» de dichas personas fuera igual a la nuestra, pero se

supieran menos palabras; mas bien, su mundo seria mucho mas limitado y pobre.

En un segundo sentido, Wittgenstein utiliza frecuentemente la expresion «juegos de
lenguaje» para hablar de distintos procesos comunicativos —reales o imaginados— mucho menos
complicados que el lenguaje natural en su totalidad, pero que aun pueden considerarse
«completosy, en el sentido de ser «lenguajes primitivos» mediante los cuales podria establecerse
una comunicacion con sentido. La idea es que, al ser mas simples, tales «juegos de lenguaje» ponen
de manifiesto la manera en que las palabras y expresiones empleadas por los participantes obtienen
significado: “Disipa la niebla estudiar los fenomenos del lenguaje en géneros primitivos de su
empleo en los que se puede dominar con la vista claramente la finalidad y el funcionamiento de
las palabras™ (/F' §5). Como se explica en las siguientes paginas, una percepcion apropiada del

modo en que se emplean las palabras en la practica efectiva del lenguaje —y, en consecuencia, de



como se da la significacion lingiiistica—, es una de las condiciones fundamentales en la disolucion
de los problemas en los que, presumiblemente, cae la tradiciéon filosofica criticada por

Wittgenstein.

Un tercer sentido de la expresion «juego de lenguaje», es una manera de designar las mil
diferentes cosas que se hacen al hablar el lenguaje. En /F §23 Wittgenstein aprovecha el énfasis
que la expresion «juego de lenguaje» pone en la dimension practica del lenguaje, para sefialar la

multiplicidad de actividades que hacen parte de la totalidad de lo que se llama «lenguaje»:

Ten a la vista la multiplicidad de juegos de lenguaje en estos ejemplos y en otros:
Dar ordenes y actuar siguiendo érdenes—

Describir un objeto por su apariencia o por sus medidas—

Fabricar un objeto de acuerdo con una descripcion (dibujo)—

Relatar un suceso—

Hacer conjeturas sobre el suceso—

Formar y comprobar una hipotesis—

Presentar los resultados de un experimento mediante tablas y diagramas—
Inventar una historia; y leerla—

Actuar en teatro—

Cantar a coro—

Adivinar acertijos—

Hacer un chiste; contarlo—

Resolver un problema de aritmética aplicada—

Traducir de un lenguaje a otro—

Suplicar, agradecer, maldecir, saludar, rezar”

La vision de esta multiplicidad hace evidente el descuido que hace falta para atribuir al
lenguaje una tnica funcion o finalidad, de lo cual Wittgenstein es culpable en el Tractatus logico-

philosophicus. Para el Wittgenstein del Tractatus, la Gnica funcién del lenguaje es descriptiva, esto



es, hacer afirmaciones verdaderas o falsas sobre el mundo empirico, como «afuera llueve» o «el
pasto es verde» (Cfr. TLP §4.5). Pero si se atiende a tal concepcion del lenguaje, las practicas
lingiiisticas enunciadas en /F §23 —y muchas otras— se vuelven carentes de sentido, lo que
constituye un primer problema en el Tractatus. Un segundo problema es que creer que el lenguaje
opera de una sola manera lleva a enredos y confusiones filoséficas. Por ejemplo, si se afirma que
la musica industrial es una tortura para los oidos, la concepcion del lenguaje del Tractatus exigiria
tomar esta afirmacion como una descripcion objetiva del mundo, verdadera o falsa, como la
afirmacion de que el ruido a partir de los 120 decibelios lastima el oido humano. Pero esto seria
malentender el papel de la expresion «tortura para los oidos» en el «juego de lenguaje» de la
apreciacion estética, lo que podria abrir la puerta a explicaciones dudosas sobre la relacion entre
los géneros musicales y el funcionamiento del oido humano.

Ya en IF §1, Wittgenstein critica la nocion de lenguaje del Tractatus, e identifica a «la
concepcion general del significado», como la fuente de una caracterizacion demasiado estrecha de
las multiples e ilimitadas funciones del lenguaje. Seglin tal concepcion, “las palabras del lenguaje
nombran objetos —las oraciones son combinaciones de esas denominaciones”; asi mismo, “cada
palabra tiene un significado. Este significado estd coordinado con la palabra. Es el objeto por el
que esta la palabra”. Esto es, el lenguaje tnicamente tiene la funcién o la finalidad de nombrar
objetos, en el sentido de que las palabras refieran a los objetos, una tesis equivocada si se contrasta
con la gran variedad de «juegos de lenguaje» en los que las personas de hecho participan
cotidianamente (Cfr. IF §23).

Otra forma de comprender el sentido en el que Wittgenstein habla de la multiplicidad de
funciones que tiene el lenguaje, es a partir de la analogia entre el lenguaje y una caja de

herramientas presentada en /F §11:



Piensa en las herramientas de una caja de herramientas, hay un martillo, unas tenazas, una
sierra, un destornillador, una regla, un tarro de cola, cola, clavos y tornillos.—Tan diversas
como las funciones de estos objetos son las funciones de las palabras. (Y hay semejanzas
aqui y alli)

El problema es que, aunque las personas en sus vidas cotidianas estan constantemente inmersas e
involucradas en distintas aplicaciones practicas del lenguaje, la aparente «uniformidad» de las
palabras propicia la idea de que todas deben funcionar de una misma manera. Y esta confusion,

seguin Wittgenstein, se acentta en el «uso filosofico» del lenguaje:

Ciertamente, lo que nos desconcierta es la uniformidad de sus apariencias, cuando las
palabras nos son dichas o las encontramos escritas o impresas. Pero su empleo no se nos
presenta tan claramente. jEn particular cuando filosofamos! (/F §11)

Wittgenstein da a entender que la «uniformidad» que aparentan las palabras, es en realidad
una idea a la que se llega por una exigencia de simplicidad que se le hace al lenguaje, entre otras
cosas, a partir del prejuicio que subyace a «la concepcion general del significado». Parece que es
un prejuicio bastante comun el de pensar que «cada palabra refiere a un objeto que es su
significado». Para combatirlo, a Wittgenstein no le basta con sefialar que el lenguaje tiene més y
distintas funciones a parte de la de «referir a objetosy»; también intenta demostrar que no hay por
qué asumir que la significacion lingiiistica constituye un fendémeno uniforme y perfectamente
definido. La multiplicidad de los «juegos de lenguaje» en los que las personas participan
cotidianamente se opone a la idea de que hay un tinico mecanismo de significacion lingliistica para
todos ellos. No hay una caracteristica esencial que identifique a todos los «juegos de lenguaje», y
no hay una esencia del lenguaje. Lo que puede haber, segin Wittgenstein, son multiples parecidos
o «semejanzas de familia» entre distintos «juegos de lenguaje». A continuacion, se explica como
el concepto de «semejanzas de familia», aunado al de «juegos de lenguaje», ayuda a combatir la

idea de que es posible identificar la esencia de la significacion lingliistica.



Si se piensa en la gran variedad de juegos que existen, como propone Wittgenstein en /F
§66, es posible establecer que hay muchos rasgos y caracteristicas que distintos juegos comparten
entre ellos. Una gran cantidad de juegos tiene reglas, una amplia variedad se juega en un tablero,
muchos son divertidos, etc., sin embargo; aunque las relaciones pueden sugerirlo asi, esto no
implica la existencia un elemento comun o esencial que defina, de manera general, a todos los
juegos. Si se examina esta cuestion, se comprende que no es posible expresar mediante una
definicidon general la multiplicidad de usos que, en efecto, tiene el concepto de «juego». En lugar
de esto, Wittgenstein habla de las relaciones entre las distintas clases de juegos, como de
«semejanzas de familia», “pues es asi como se superponen y entrecruzan los diversos parecidos
entre los miembros de una familia” (/F' §67). Con base en esta nocion, puede decirse que el
concepto de juego es miembro de una misma «familia de significadosy», de manera que no se habla
ya de un significado fijo y completamente definido. La analogia con el lenguaje es que no puede
esperarse que se encuentre el nucleo fijo y completamente definido de lo que es la significacion

lingiiistica, lo que hay es meramente una variedad de «juegos de lenguaje» emparentados entre si.

Ahora bien, ante una posible objecion: «;cémo puede funcionar el lenguaje si no existe un
mecanismo de significacion claro, definido, identificable e invariable?». Wittgenstein responde
que, el prejuicio de que tiene que haber un tnico mecanismo de significacion es como el prejuicio
de que, si un concepto no estd completamente definido, no es en absoluto un concepto. Pero eso
es erroneo, a menudo se usan conceptos sin definicidon clara y, muchas veces, son este tipo de
conceptos los que precisamente se necesitan. Wittgenstein se refiere a los conceptos de esta clase
como «conceptos de bordes borrosos» (Cfr. IF' §71), como indicador de que, figurativamente, «los
bordes» que delimitan el contorno de su significado, no estan completamente definidos, y no hay

por qué esperar que lo estén, ya que asi es como cumplen con su papel en «El juego del lenguaje».



En relacion con esto, Wittgenstein pregunta: “;es una fotografia difusa en absoluto una figura de

una persona? Si; (...) (No es a menudo la difusa lo que justamente necesitamos?” (Ibid.).

Por lo anterior, para Wittgenstein no puede haber una explicacion completa, sistematica y
definitiva del modo en que se da la significacion lingiiistica. La exigencia de que haya una
explicacion asi, se origina en un prejuicio arraigado en la tradicion filosofica, desde el cual se
busca capturar la esencia de las cosas. Como se explica en este escrito, el lenguaje tiene multiples
funciones y finalidades que responden a las circunstancias que hacen parte de los distintos «juegos
de lenguaje» que las personas efectivamente juegan, de manera que, la pregunta por la esencia de

la significacion lingiiistica, no puede responderse satisfactoriamente.

Pero Wittgenstein va mads alla de tal observacion, y sefiala que el prejuicio que subyace a
la «concepcion general del significado», estd relacionado con multiples usos artificiales del

lenguaje que son comunes en la filosofia:

“Cuando los filésofos usan una palabra —«conocimiento», «ser», «objetoy», «yoy,
«proposiciony», «nombrey»,— Yy tratan de captar la esencia de la cosa, siempre se ha de
preguntar: ;Se usa efectivamente esta palabra de este modo en el lenguaje que tiene su
tierra natal?—" (IF §116)

En efecto, este ultimo fragmento invita a pensar que en la tradicion filosofica es posible evidenciar
una gran cantidad de usos lingiiisticos artificiales y extravagantes, en el sentido de que tales usos
parecen alejarse de las circunstancias concretas de los «juegos de lenguaje» a los que normalmente
pertenecen. Por ejemplo, Wittgenstein describe como la creencia de que la referencia es el
mecanismo fundamental de la significacion, aunada al prejuicio filosofico de que tiene que haber
una esencia del nombrar, lleva a Russell a proponer una teoria en la que el demostrativo ‘esto’ es
el tinico nombre genuino, “de modo que todo lo demas que llamamos «nombres» lo son sélo en

un sentido inexacto, aproximativo” (IF' §38). La idea que sustenta esa teoria es que los nombres

10



propios y particulares de todas las cosas, siempre pueden ser sustituidos por el demostrativo ‘esto’,
como si ‘esto’ tuviera algun tipo de conexion esencial con todas las cosas nombrables y, por ello,
puede referir siempre a ellas. No obstante, si se examinan los «juegos de lenguaje» comunes, se
puede observar que el demostrativo ‘esto’ ciertamente no opera como un nombre, aunque se
emplea como una herramienta auxiliar en el proceso de nombrar, o para definir de manera
ostensiva el uso de un nombre. Se suele acompaiar a un gesto demostrativo con frases del tipo
«esto se llama ‘X’», 0 «esto es un ‘Y ’»; pero claramente es superfluo decir de cualquier cosa «esto

se llama ‘esto’» (Cfr. Ibid.).

Cuando Russell usa el concepto de nombre fuera de «juegos de lenguaje» normales y lo
introduce en un «juego de lenguaje» filosofico, termina causando enredos y confusiones
rastreables a una concepcion sospechosa de que debe existir un concepto absoluto de lo simple.
Segun la teoria de los nombres genuinos, “e/ nombre debe designar realmente un simple” (IF §39).
La idea de lo absolutamente simple permite a Russell expresar una relacion necesaria y
fundamental entre nombre y referente. Asi lo evidencia el pasaje del Teeteto que Wittgenstein cita

en [F §46:

«Sino me equivoco, he oido de algunos esto: de los protoelementos —por asi decirlo— de
los que nosotros y todo lo demas nos componemos, no hay explicacion ninguna; pues todo
lo que es en si y para si solo puede designarse con nombres; no es posible otra

determinacion, ni la de que es ni la de que no es (...)»

La objecion de Wittgenstein a este «juego de lenguaje» filosofico, se halla en los parrafos

siguientes. En el lenguaje ordinario, no tiene sentido decir que algo es absolutamente simple —o

11



compuesto—. Siempre que, en «juegos de lenguaje» normales se emplea la palabra ‘simple” —o

la palabra ‘compuesto’—, se hace con un sentido en particular, no absoluto. De manera que:

“A la pregunta filosofica: (Es la figura de este arbol compuesta, y cuales son sus partes
constituyentes?», la respuesta correcta es: «Eso depende de qué entiendas por ‘compuesto’». (Y

ésta no es naturalmente una contestacion sino un rechazo de la pregunta.) (IF §47)

Asi se llega a la comprension de como una vision clara o, mas precisamente, una «representacion
perspicua» de la confusion —del modo en que se malinterpreta el papel que juegan las palabras en
relacion con los «juegos de lenguaje» de los que normalmente hacen parte—, puede desembocar
en la posibilidad de apartar dificultades y perplejidades filoséficas, mediante la «reconducciony»

de “las palabras de su empleo metafisico a su empleo cotidiano” (/F §116).

12



1.2. Examen gramatical

Una vez mostrada una parte de la utilidad que tienen los conceptos wittgensteinianos de «juego de
lenguaje», «forma de vida», «semejanza de familia» y «representacion perspicua», es posible
formarse una idea de cémo las investigaciones de Wittgenstein —acerca del lenguaje y el
significado— se relacionan con su critica a la filosofia. No obstante, para profundizar més en esto,
vale la pena hablar del método de «examen gramatical», mediante el cual Wittgenstein procede a
examinar ciertas ideas filosoficas que —como lo demuestra— se hallan ligadas a perspectivas
impropias sobre el lenguaje y el significado. Por consiguiente, en este apartado se presentan las
nociones de «gramatica» y «analisis gramaticaly», seguidas del analisis de Wittgenstein al concepto
de «proposicion» que, en el contexto de su Tractatus logico-philosophicus, estd intimamente

ligado a una concepcion impropia del lenguaje.

Al margen de las reglas de sintaxis que tiene cada idioma, en los «juegos de lenguaje»
tienen lugar ciertos criterios y convenciones sociales que, de forma tacita, establecen cudles son
los empleos mas usuales de una palabra o expresion en un determinado «juego de lenguaje». A
dichos criterios y convenciones no explicitas, es a lo que wittgensteinianamente se llama «reglas
gramaticales». Estas tienen vigencia en el dmbito compartido por los participantes de una
determinada actividad o «forma de vida», de modo que, la «gramatica de un juego de lenguaje»
puede concebirse como un conjunto de mecanismos que una comunidad de hablantes emplea
tacitamente para imponer condiciones sobre el uso de las palabras y expresiones que hacen parte
de su «juego de lenguaje». Un ejemplo es que las leyes de la logica deductiva determinan lazos
inferenciales entre las oraciones declarativas, por lo que un hablante del espafiol aprende a usar

tales reglas para hablar competentemente el idioma. De la afirmacion “el cielo esta gris y el aire

13



frio”, se puede concluir que el aire esta frio. En la practica puede decirse que quien no sepa retirar

esta conclusion no habla competentemente el espafiol.

Sin embargo, mientras en el Tractatus, Wittgenstein sostiene que las leyes de la 16gica, los
lazos inferenciales, son el corazon del significado, en las Investigaciones filosoficas se da cuenta
que hay muchas reglas no estrictamente deductivas, sino «gramaticales» que regulan el uso del
lenguaje. Si se dice que un cuaderno es azul, se entiende que no es marrén. Pero eso no lo determina
una ley de la logica. Més bien, hace parte de la «gramatica» de las expresiones sobre los colores,
el hecho de que una cosa no puede tener dos colores al mismo tiempo —al menos condiciones
normales—. La conclusion es que las leyes de la 16gica no son indicadas para caracterizar este tipo
de conexiones de significado que, no obstante, cualquier hablante competente de un idioma sabe

manejar. Se necesita una nocion mas amplia, en este caso, la de «gramaticay.

Por su parte, al «examen gramatical» se le puede comprender como una indagacion en las
circunstancias comunes del uso de las palabras, para observar cudl es su papel en el «juego de
lenguaje» al que pertenecen. Como se puede suponer hasta este punto, el «examen gramatical»
estd especialmente dirigido a aquellas formas de expresion que se relacionan con ideas
equivocadas sobre el lenguaje y el significado. Esto ayuda a comprender por qué, para
Wittgenstein, es de especial importancia examinar «la gramatica» del concepto de «proposicion»
que, tal como se usa en el Tractatus, se asocia con nada mas y nada menos que «la esencia del
lenguaje». A continuacidn, se sigue el examen de la nocion de proposicion desarrollado por

Wittgenstein en las Investigaciones filosoficas.

Como lo indica el titulo de esta presentacion, se habla de un «Wittgenstein tardio», también
llamado «segundo Wittgenstein», particularidad que responde al cambio de perspectiva que

Wittgenstein experimenta en un periodo de su vida y que da lugar a la critica de ciertas ideas

14



contenidas en la obra de su juventud. Dentro de esa critica, Wittgenstein critica la idea de que es
posible identificar la esencia del lenguaje a partir de una definicion general de lo que son las

proposiciones, bajo la suposicion de que la proposicion es la unidad basica del significado.

De acuerdo con el Tractatus, todas las proposiciones comparten una misma forma logica
basica: «la forma general de la proposiciony». Enunciada en 7LP §4.5, dicha forma es un esquema
que comparte cualquier oracioén declarativa que describa un estado de cosas, y puede expresarse
de manera general en un lenguaje simbolico (Cfr. TLP §6). Esta forma la poseen oraciones del tipo
«las sillas son nuevas» o «la casa es blancay, las cuales son oraciones que expresan hechos, que
dicen como esté las cosas. Ademas, “la totalidad de las proposiciones es el lenguaje” (TLP §4.001),
con lo cual, se identifica a la esencia del lenguaje con la expresion de hechos o estados de cosas.
De tal modo, cualquier expresion que no se ajuste a la forma general de la proposicion, no es parte

del lenguaje, no tiene significado.

En [F §134, Wittgenstein retoma para su examen, la idea de «la forma general de la
proposiciony, que puede expresarse en espailol como “«las cosas estan asi y asa»”. Por supuesto,
si se considera todo lo expuesto hasta este punto, se puede observar que la postura del Tractatus,
segun la cual cualquier expresion significativa ha de ser una instanciacion de «las cosas estan asi
y asa», refleja una nocidon equivocada de lo que es el lenguaje natural. Asi lo da a entender el
Wittgenstein tardio cuando, en /F’ §134, se pregunta respecto de «las cosas estan asi y asé», “;como
se aplica esta oracidon —esto es, en nuestro lenguaje cotidiano?”. Una posible respuesta, es que
esta oracion se emplea como un esquema proposicional, puesto que puede ser empleada en el lugar
de otras oraciones que efectivamente describan hechos o estados de cosas, como, por ejemplo,
sucede con la oracion “«El me explicé su posicion, dijo que las cosas estan asi y asa y que por ello

necesitaba un adelanto»” (Ibid.). Incluso pueden usarse, en lugar de «las cosas estan asi y asa»,

15



otras oraciones como “«esto y esto es el caso» 0 «asi estan las cosas»”. Sin embargo, la posibilidad
de usar una oracion de estas en el lugar de otras, se halla en que estas oraciones comparten una
misma estructura segun las reglas de sintaxis del espanol. Y, por un lado, este hecho no responde
a ninguna caracteristica esencial del lenguaje, ni siquiera expresa una regla general del espaiiol,
por lo que saber esto no aporta nada a la indagacion sobre el concepto general de proposicion, el
de lenguaje, o el de significado. Por otro lado, el esquema proposicional «las cosas estan asi y
asay», es precisa y Unicamente un esquema, no e€s una oracioén con significado segun la misma
concepcion del significado que sustenta el Tractatus. Decir de esta oracion que concuerda o no
con la realidad —que puede expresar la verdad o la falsedad de un hecho o estado de cosas— dice
Wittgenstein, seria un sinsentido (Cfr. Ibid.), puesto que, al ser unicamente un esquema general,

es imposible evaluarla para conocer su valor de verdad.

Pero las proposiciones se usan cotidianamente para afirmar o negar la verdad de aquello de
lo que se habla. La oracidn «las cosas estan asi y asa» funciona como las oraciones “«esto y aquello
es verdadero»” o “«esto y aquello es falso»” (/F §136). Esto puede dar fundamento a la idea de
que una proposicion es a lo que se le puede atribuir un valor de verdad. Incluso parece que la

estructura general de las proposiciones se «ajusta» al concepto de verdad:

Es asi como si tuviésemos un concepto de verdadero y falso con cuya ayuda pudiésemos
determinar lo que es una proposicion y lo que no lo es. Lo que engrana en el concepto de
verdad (como en una rueda dentada), eso es una proposicion. (IF §136)

No obstante, esta forma de caracterizar a las proposiciones, dice Wittgenstein, “es s6lo una mala
imagen” (/F §136), hay que poner atencion en las nociones de «ajustar» y «engranar» involucradas
en esta imagen, puesto que sugieren una relacion profunda, preestablecida entre proposicion y

verdad, lo que implica un tratamiento metafisico de estos conceptos.

16



Si se propone que “«el rey es la pieza a la que se puede anunciar jaque»”, lo que se dice es
que «en el juego de ajedrez solo se da jaque al rey» (Cfr. IF §136). En este caso, de lo que se habla
es de las reglas del juego de ajedrez, no de si la forma que tiene la pieza del rey se «ajusta» o si
«engrana» con la idea de «dar jaque» por alguna relacion esencial, profunda o absolutamente
necesaria entre ambas. La posibilidad de anunciar jaque exclusivamente al rey, es simplemente un
caso contemplado por las reglas del juego de ajedrez. De manera que la imagen mas apropiada de
como ambas cosas se «engranan» una con la otra, es la que atiende al hecho ordinario de que hay
una movida de ajedrez que las pone en relacion. Analogamente, es posible afirmar que la relacion
entre los conceptos de proposicion y verdad —el modo en que se «ajustan» o se «engranany entre
si—, descansa en el hecho convencional de que las «reglas gramaticales» del lenguaje, establecen
que si se puede afiadir ‘es verdadero’, o ‘es falso’, después de una oracion, entonces la primera es

una proposicion.

En los parrafos siguientes a /F' §136, Wittgenstein examina con mayor cuidado la nocién
de «ajuste», puesto que se halla en el fondo de un malentendido sobre el significado lingiiistico y
la filosofia de la mente. Cuando se comprende una palabra o proposicion «de golpe», sin estar en
el contexto de su uso, parece como si se tuviera en la mente una idea que se ajusta a un determinado
uso. Por ejemplo, si alguien dice la palabra «cuboy», uno sabe lo que significa, quizas uno se
imagina la figura de un cubo y puede sefialar a su dibujo indicando que eso es lo que tiene en
mente (Cfr. IF §139). El problema es explicar de qué manera puede eso que se viene a la mente
«ajustarse» a un determinado empleo, o como puede haber una conexidon necesaria entre el
significado de una palabra y lo que se viene a la mente al escucharla. Wittgenstein aclara que no
existe tal conexion. La relacion entre la figura mental y el significado de una palabra, proviene de

una compulsion psicoldgica, no de una necesidad logica (Ctr. IF §140). Y es que a pesar de lo que

17



se pueda venir a la mente al escuchar una palabra, su aplicacion practica siempre puede ser distinta.
El caso es que, en general, hay aplicaciones de las palabras mas usuales que otras, y por tal motivo
uno se puede sentir tentado a creer que lo que se le viene a la mente al escuchar las palabras, tiene
alguna conexion con esas aplicaciones mas comunes, sin embargo, siempre hay excepciones: hay

casos normales y casos anormales (Cfr. [F §141).

Para cerrar el «examen gramatical» aplicado a la nocion de «proposiciony, basta decir que
la indagacion en el empleo cotidiano de las proposiciones, muestra que las proposiciones
pertenecen al «juego de lenguaje» de la verdad y la falsedad, un juego que hace parte de la «forma
de vida» de los usuarios del lenguaje. Este es, de hecho, el «juego de lenguaje» caracteristico de
la ciencia. No obstante, lo que Wittgenstein critica es la compulsion de los filésofos —y de si
mismo— a buscar la esencia de las proposiciones y del significado en el mismo contexto del juego
de la verdad y la falsedad, en otras palabras, la compulsion de los fildsofos a hacer ciencia, lo cual
desemboca en un empleo metafisico de los conceptos y, con esto, en enredos y malentendidos

conceptuales.

18



1.3. Ataque al referencialismo y al perfeccionismo légico

Las mismas ideas basicas del pensamiento tardio de Wittgenstein, presentadas en los apartados
previos, son abordadas por el articulo de Fogelin, cuya traduccidon integral se presenta mas
adelante. El articulo esta organizado a partir de dos temas generales que «describen» la manera en
que Wittgenstein critica a la filosofia. En primer lugar, Fogelin caracteriza el ataque al
referencialismo con un grupo de argumentos en torno al modo en que, de acuerdo con
Wittgenstein, el «paradigma referencialista del significado» promueve ideas e investigaciones
superfluas —o mal encaminadas— sobre el lenguaje, la mente, la 16gica y las matematicas. En
segundo lugar, Fogelin expone el ataque al perfeccionismo logico mediante un conjunto de
observaciones de Wittgenstein, acerca de la relacion entre la filosofia y algunos de los prejuicios
mas comunes sobre las reglas, la 16gica y el lenguaje. El objetivo de este apartado no es explicar
ni transcribir lo dicho por Fogelin, sino Unicamente ilustrar como las nociones de
«referencialismo» y «perfeccionismo 16gico» atafien a lo expuesto en esta presentacion sobre el

pensamiento tardio de Wittgenstein.

Sin darle mas vueltas al asunto, el referencialismo se relaciona con el prejuicio ya
mencionado de que «cada palabra refiere a un objeto que es su significadoy, asi como con la idea
de que «las oraciones refieren a estados de cosas». Sin embargo, lo que Fogelin intenta describir
en su articulo, no es simplemente la equivocacion que supone el «paradigma referencialista del
significado». Como el uso del término ‘referencialismo’ sugiere, lo que esta en juego en el escrito
de Fogelin es la critica a una actitud o, incluso, a una manera persistente y sistematica de practicar
filosofia mediante planteamientos e investigaciones que, de forma consciente o no, se apoyan o se

hallan influenciados por el prejuicio referencialista del significado.

19



Por su parte, el perfeccionismo 16gico, en el sentido en el que lo usa Fogelin, se relaciona
con el tipo de exigencias que los filosofos tienden a hacerle al lenguaje natural, a partir de una
serie de ideas preconcebidas de como deberian ser su funcidn, su estructura y, sobre todo, sus
reglas. A partir de las investigaciones del Wittgenstein tardio sobre el lenguaje y el significado ya
mencionadas en esta presentacion, se puede apuntar a las ideas de uniformidad y simplicidad en el
funcionamiento del lenguaje, al igual que a la necesidad de que el significado sea fijo y bien
definido, como algunas de las ideas relacionadas con el perfeccionismo logico. A estas ideas es
necesario sumar otras mas en torno las reglas que gobiernan el uso del lenguaje, como, por
ejemplo; que estas deben estar completamente definidas, deben ser consistentes o coherentes entre
ellas, deben poderse interpretar de una sola manera, y deben ser completas, en el sentido de regir,

sin excepcion, todos los usos posibles —e imaginables— del lenguaje.

Ahora bien, con base en una lectura de las Investigaciones filosoficas, uno de los textos
mas citados por Fogelin para describir las criticas de Wittgenstein al referencialismo y al
perfeccionismo légico, se puede observar que Wittgenstein es uno de los primeros filosofos —si
no el primero— en ser sefialados por su propia critica. Concretamente, Wittgenstein critica con
frecuencia ideas y postulados del Tractatus logico-philosophicus, obra que, de hecho, constituye
una buena fuente de ejemplos con los cuales mostrar el efecto negativo de las actitudes propias del
referencialismo y del perfeccionismo légico. En las siguientes lineas se presenta uno de dichos
ejemplos. En particular, se retoma y se profundiza en la critica de Wittgenstein a la nocion

tractariana de «proposiciony introducida en el apartado anterior.

Uno de los principales objetivos del Tractatus, segun el mismo Wittgenstein, es delimitar
el uso del lenguaje: “Lo que pueda en absoluto decirse, puede decirse con claridad; y de lo que no

se puede hablar, mejor es callarse.” (véase el prologo al TLP). Asi que, si se espera del lenguaje

20



una absoluta claridad en su expresion, se debe asumir que su estructura y su funcionamiento deben
ser completamente transparentes, es decir, debe ser posible distinguir a cada uno de los elementos
que lo constituyen mediante una funcion definida, ademas, debe ser posible describir por completo
el modo en que se relacionan dichos elementos, y, por tltimo, debe ser posible definir a todo el
conjunto a partir de las funciones y relaciones de sus elementos. Ciertamente, la manera en que
Wittgenstein analiza al lenguaje en el Tractatus, da muestras de atender a estas suposiciones,
evidentemente relacionadas con el perfeccionismo logico. Pero, ademas, para explicar el papel de
cada uno de los elementos que conforman al lenguaje, reducidos a los nombres y a las

proposiciones, el Tractatus también contiene explicaciones referencialistas.

Por un lado, en el Tractatus se distingue a los «nombres» que, al ser usados dentro de una
proposicion, consiguen referir a los objetos del mundo: “Un nombre denota un objeto. El objeto
es su significado” (7LP §3.203). La relacion con el referencialismo es indiscutible en este
postulado del Tractatus, y para los objetivos de esta presentacion, no hace falta explicar mas. Sin
embargo, resulta valido aclarar que el apartado “Nombres y objetos” del articulo de Fogelin,
describe como esta suposicion influenciada por el «paradigma referencialista del significado»,
entre otros prejuicios mas relacionados con el perfeccionismo logico, es directamente criticada por

Wittgenstein en las Investigaciones filosoficas.

Por otro lado, el andlisis del lenguaje en el Tractatus distingue a las «proposiciones» como
los elementos lingiiisticos necesarios para representar los hechos del mundo, lo que se expresa en
la forma caracteristica de las proposiciones: «las cosas estan asi y asa» (Cfr. TLP §4.5). En este
caso, la influencia del referencialismo también es notoria, puesto que, dicho asi, se asume —de
manera inapropiada— que el lenguaje, en cuanto es el conjunto de todas las proposiciones (Cfr.

TLP §4.001), unicamente tiene la funcion o la finalidad de referir a los hechos del mundo. Sin

21



profundizar més en esto, ya es posible confirmar la presencia del referencialismo en la enunciacion
de la «forma general de la proposicion». No obstante, vale la pena examinar con mas detalle el
modo en que, tanto el prejuicio del referencialismo como algunos mas propios del perfeccionismo

logico, se interrelacionan en esta enunciacion.

La caracterizacion de las proposiciones en el Tractatus se apoya en dos condiciones.
Primero, los nombres por si mismos no pueden representar a los objetos del mundo, sino
unicamente al ser empleados dentro de una proposicion que representa los hechos de los que
forman parte los objetos: “Solo las proposiciones tienen sentido, s6lo en el contexto de una
proposicion tiene un nombre referencia” (TLP §3.3).! Y segundo, las proposiciones retratan a los
hechos del mundo, porque su forma o estructura ldgica coincide con la manera en que se relacionan
las cosas del mundo, independientemente de que las proposiciones resulten falsas o verdaderas
(Cfr. TLP §§4.01, 4.024 y 4.03). Entonces, se asume que los hechos del mundo comparten una
misma estructura logica con el lenguaje, de modo que es dicha estructura, lo que contiene la

posibilidad de que el lenguaje retrate a los hechos del mundo a partir de las proposiciones.

El caso es que, bajo la influencia del referencialismo y del perfeccionismo logico que se
puede observar al examinar tal caracterizacion, lo que se obtiene es una nocion de «proposicion»
incapaz de caracterizar de manera general, a todos los casos de significacion en la practica
lingiiistica. Sin mencionar que esto le exige al lenguaje —para que pueda cumplir con su funcién
de retratar al mundo mediante la forma légica de las expresiones— que opere segun reglas

definidas, consistentes, claras y completas. Hacer esto puede ser oportuno si lo que se busca es

! Este es el principio de contexto que Wittgenstein hereda de Frege, también puede enunciarse asi: “la palabra sélo
tiene significado en el contexto de la oracion”. No obstante, en las Investigaciones filosoficas Wittgenstein termina
por rechazar de cierta manera la importancia del principio, porque concluye que la unidad basica del significado no es
la proposicion, sino el «juego de lenguaje» (Cfr. IF §49).

22



trazar un limite al lenguaje y al pensamiento: “Sobre aquello de lo que no se puede hablar se debe
guardar silencio” (TLP §7). Sin embargo, para considerar una delimitacion del lenguaje como ésta,
tendria que ser necesario dar la espalda a la gran multiplicidad de «juegos de lenguaje» que, de

acuerdo con el Wittgenstein tardio, efectivamente integran la practica lingiiistica:

Es interesante comparar la multiplicidad de herramientas del lenguaje y de sus modos de
empleo, la multiplicidad de géneros de palabras y oraciones, con lo que los logicos han
dicho sobre la estructura del lenguaje. (Incluyendo al autor del Tractatus logico-
philosophicus.) (IF §23)

23



2. APUNTES SOBRE LA TRADUCCION

En el siguiente apartado se ofrece una traduccién del articulo “Wittgenstein’s critique of
philosophy”, por Robert John Fogelin (1996). Este se halla publicado originalmente en inglés en
el Cambridge Companion to Wittgenstein, editado por Hans Sluga y David G. Stern. La coleccion
es autoritativa y contiene textos escritos por reconocidos expertos en la filosofia de Wittgenstein,
cuya unica posicion académica fue como profesor de filosofia en el Trinity College de la

Universidad de Cambridge.

Después de una investigacion se ha determinado que, desafortunadamente, no hay
publicadas traducciones al espafol de ninguno de los articulos en la antologia, lo que establece la
pertinencia de trabajar en la traduccion de uno de ellos. El principal valor del articulo de Fogelin
es la presentacion de los temas basicos de la filosofia del llamado «segundo Wittgensteiny, la cual
puede aportar al lector una vision esquematica y general de sus principales ideas. No estd de mas
decir que se confirma la relevancia del texto en lo apropiado de su enfoque, la vigencia de las ideas

que trabaja, y la buena recepcion de la que gozan las obras de su autor.!

Finalmente, y dado que en general se considera al escrito de Fogelin claro, ordenado y

comprensible por si mismo, se opta por no afiadir al apartado critico mas que unas breves y muy

! Véanse: Robert J. Fogelin, Hume's Skepticism in the Treatise of Human Nature (Londres: Routledge and Kegan
Paul, 1985); Robert J. Fogelin, Wittgenstein. 2. Ed. The Arguments of Philosophers (Londres: Routledge and Kegan
Paul, 1987); Robert J. Fogelin, Philosophical Interpretations (Nueva York: Oxford University Press, 1992); Robert J.
Fogelin, Pyrrhonian Reflections on Knowledge and Justification (Oxford: Oxford University Press, 1994); Robert J.
Fogelin, A Defense of Hume on Miracles (Princeton: Princeton University Press (parte de las monografias de Princeton
en filosofia), 2003); Robert J. Fogelin, Figuratively Speaking (New Haven: Yale University Press, 2003); Robert J.
Fogelin, Walking the Tightrope of Reason: The Precarious Life of a Rational Animal (Oxford: Oxford University
Press, 2003); Robert J. Fogelin, Taking Wittgenstein at His Word (Princeton: Princeton University Press, 2009);
Robert J. Fogelin, Hume'’s Skeptical Crisis: A Textual Study (Oxford: Oxford University Press, 2009); Walter Sinnott-
Armstrong and Robert J. Fogelin, Understanding Arguments: An Introduction to Informal Logic (Wadsworth
Publishing, 2009).

24



contadas notas con base en tres criterios. Primero, disolver dudas que pueden generarse por
presentar al texto fuera de su contexto original —el Cambridge Companion—. Segundo, esclarecer
fragmentos en los que Fogelin emplea recursos argumentativos que se alcanzan a diluir en la
traduccion. Y tercero, complementar la bibliografia mediante la inclusion de informacion adicional

y publicaciones editadas en espafiol.

25



LA CRITICA DE WITTGENSTEIN A LA FILOSOFIA!

Robert J. Fogelin

La filosofia es una lucha contra el embrujo de nuestro entendimiento por
medio de nuestro lenguaje.
(IF §109)

1. INTRODUCCION

En este ensayo intentaré describir las principales caracteristicas de la critica de Wittgenstein a la
filosofia tradicional, como aparecen en su forma mas madura en las Investigaciones filosoficas y
en las Observaciones sobre los fundamentos de la matematica®. La linea conductora puede ser
enunciada de forma simple: los filésofos caen en confusiones porque estan predispuestos a
considerar varios usos del lenguaje en maneras que no son las apropiadas para ellos. Esto no es
usualmente (o simplemente) una cuestion de razonar sobre del lenguaje desde premisas falsas,
sino, mas bien, una tendencia a ver el lenguaje desde una perspectiva sesgada o desorientada. La
tarea propia de la filosofia —de hecho, la totalidad de su tarea— es inducirnos a abandonar tales

perspectivas impropias.

! Articulo publicado en Hans Sluga y David G. Stern eds., The Cambridge Companion to Wittgenstein (Cambridge,
Nueva York: Cambridge University Press, 1996), 34-58. [Nota del traductor]

2 Deberé, sin embargo, hacer referencias ocasionales a otros trabajos de Wittgenstein con fines comparativos o de
elaboracion. No he dicho casi nada concerniente a la gran cantidad de literatura secundaria sobre este tema. Mucho de
lo que digo aqui ha sido dicho antes por otros y por mi mismo. Dificilmente hay una sola posicion que tome, que por
lo menos algunos comentaristas no puedan debatir. Me parece que excursiones extensivas por la literatura secundaria
quedan descartadas por limitaciones de espacio, mientras que comentarios selectivos parecerian arbitrarios. Por lo
tanto, me he ocupado casi exclusivamente con textos primarios.

26



Wittgenstein emplea varios similes y metaforas para indicar como podemos ser capturados
por una orientacion inapropiada: “La idea se asienta en cierto modo como unas gafas ante nuestras
narices y lo que miramos lo vemos a través de ellas. Nunca se nos ocurre quitarnoslas” (/F §103).
Notese que este pasaje no sugiere que intercambiemos nuestras gafas por un mejor par.
Deberiamos simplemente quitarnoslas, porque nuestra forma “no corregida” de ver el mundo ya

era desde un principio adecuada.

Sin embargo, como Wittgenstein comprendiod, una forma incorrecta de ver las cosas puede
llegar a estar profundamente arraigada y, por lo tanto, ser dificil de desalojar. Las partes de una
perspectiva filosofica estan entrelazadas, asi que incluso si un soporte es desalojado, otros
permanecen para soportar su carga. Peor atin, bajo presion, las posiciones filosoficas pueden mutar
en nuevas posiciones encarnando los mismos malentendidos basicos. Ademas, en las garras de un
compromiso filoséfico, las criticas que deben contar como decisivas, son tratadas como
dificultades que pueden ser resueltas solo después de una muy larga, muy dificil y, por supuesto,
extremadamente sutil investigacion conceptual. Por estas y otras razones, solo una completa
reorientacion global puede romper el hechizo de una imagen que “nos tuvo cautivos” (IF §115).
Invocando una comparacion con la teoria de la relatividad, Wittgenstein lo pone de esta manera:
“(Podria decirse: Ha de darsele la vuelta al examen, pero sobre nuestra necesidad real como

gozne.)” (IF §108).

Pienso que el profundo arraigo de las orientaciones filosoficas —su resistencia a la
refutacion directa— ayuda a explicar la complejidad de los escritos de Wittgenstein. Sus ataques
amenudo carecen de la estructura de argumentos directos porque sus objetivos son frecuentemente
resistentes a argumentos directos. Su escritura es compleja y cambiante porque su objetivo es

complejo y cambiante.

27



Empleando otro simil, Wittgenstein frecuentemente compara sus procedimientos con una
terapia —en particular, una terapia psicologica: “El filésofo trata una pregunta como una

enfermedad” (/F §255). Y en un fragmento mas célebre:

El descubrimiento real es el que me hace capaz de dejar de filosofar cuando quiero.—Aquel
que lleva la filosofia al descanso, de modo que ya no se fustigue mas con preguntas que la
ponen a ella misma en cuestion.—En cambio, se muestra ahora un método con ejemplos y
la serie de estos ejemplos puede romperse.—Se resuelven problemas (se apartan
dificultades), no un unico problema.

No hay un #nico método en filosofia, si bien hay realmente métodos, como
diferentes terapias. (IF §133).

Haciendo caso a sus palabras, Wittgenstein no estd intentando remplazar teorias filosoficas del
pasado por la suya. Su objetivo no es suministrar un nuevo y mejor par de gafas, sino, en cambio,
convencernos de que ninguno es necesario. Tomo esto como la idea central de la filosofia tardia
de Wittgenstein tal como aparece en las Investigaciones filosoficas —asi como en las

Observaciones sobre los fundamentos de la matematica.

Me doy cuenta, por supuesto, de que al enfocarme en el lado terapéutico —puramente
negativo— de la filosofia tardia de Wittgenstein, muchos van a pensar que estoy pasando por alto
su aspecto mas importante —Ia doctrina que relaciona el significado con el uso. “Para una gran
clase de casos de utilizacion de la palabra «significado» —aunque no para todos los casos de su
utilizacion— puede explicarse esta palabra asi: El significado de una palabra es su uso en el
lenguaje” (IF §43). Hay quienes piensan posible tomar pasajes de este tipo y construir sobre ellos
una teoria sustantiva del significado —una teoria que puede, a su vez, ser usada para resolver
problemas metafisicos. El principal representante de este programa ha sido Michael Dummett.

Respecto de su relacion con Wittgenstein, €l escribe:

We all stand, or should stand, in the shadow of Wittgenstein, in the same way that much
carlier generations once stood in the shadow of Kant; ...Some things in his philosophy,

28



however, I cannot see any reason for accepting: one is the belief that philosophy, as such,
must never criticize but only describe. This belief was fundamental in the sense that it
determined the whole manner in which, in his later writings, he discussed philosophical
problems; not sharing it, I could not respect his work as I do if I regarded his arguments
and insights as depending on the truth of that belief.?

[Todos estamos, o deberiamos estar, en la sombra de Wittgenstein, en la misma manera en
que generaciones anteriores estuvieron alguna vez en la sombra de Kant; ... Algunas cosas
en su filosofia, sin embargo, no puedo ver ninguna razén para aceptarlas: una es su creencia
de que la filosofia, como tal, nunca debe criticar sino solo describir. Esta creencia era
fundamental en el sentido de que determind completamente la manera en que, en sus
escritos posteriores, ¢l discutio los problemas filosoficos; no compartiéndola, yo no podria
respetar su trabajo como lo hago si considerara sus argumentos y sus puntos de vista como
dependientes de la verdad de esa creencia.]*

Es por el desacuerdo sobre este punto que Dummett reconoce que su propio programa es, en un

sentido importante, “anti-wittgensteiniano”.

No obstante, como la oracion final indica, Dummett no deja de considerar que su empresa
es wittgensteiniana en alguna manera fundamental. Partiendo de pasajes como §43, Dummett
intenta construir lo que llama “un modelo de significado” (Dummett 1991, 14-15), y trata de usarlo
para resolver —o al menos clarificar— polémicas metafisicas. Yo deseo sugerir que este aspecto
de la posicion de Dummett es tan profundamente anti-wittgensteiniano como su rechazo explicito
del descriptivismo wittgensteiniano. Ni la filosofia tardia de Wittgenstein contiene una teoria del
significado, ni la resolucion de perplejidades filosoficas estd a la espera de la construccion de tal
teoria. Mi suposicion es que Wittgenstein hablaba en serio cuando hizo comentarios del siguiente

tipo:

La filosofia expone meramente todo y no explica ni deduce nada.—Puesto que todo yace
abiertamente, no hay nada que explicar. Pues lo que acaso esté oculto, no nos interesa. ...
(IF §126)

El trabajo del filosofo es compilar recuerdos para una finalidad determinada. (IF §127)

3 Michael Dummett, The Logical Basis of Metaphysics (Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1991), xi.
4 Traduccion propia. [Nota del traductor]

29



Si se quisiera proponer fesis en filosofia, nunca se podria llegar a discutirlas porque todos
estarian de acuerdo con ellas. (IF §128)°

Aunque las criticas de Wittgenstein a la filosofia son multifacéticas y complejas, al menos
por conveniencia voy a agruparlas en dos categorias generales: la primera es un ataque a lo que
voy a llamar referencialismo, la segunda es un ataque a lo que voy a llamar, por falta de un nombre

mejor, perfeccionismo logico.

(i) Referencialismo, tal y como usaré esta palabra, es la opinion de que el presunto rol de las
palabras es estar por o referir a cosas, y el presunto rol de las oraciones es retratar o representar
como las cosas estan unas en relacion con otras. Uso la palabra “presunto” porque probablemente
es dificil hallar un filésofo que valga la pena tomar en serio, que sostenga que fodas las palabras
refieren a cosas o0 que todas las oraciones representen como las cosas estan unas en relacion con
otras. Mas bien, los fil6sofos, frecuentemente de forma acritica, han adoptado esta perspectiva en
areas donde no se aplica, con el resultado de que sobrevienen confusiones filos6ficas. Wittgenstein
sefala a los escritos de San Agustin y a su propio Tractatus como ejemplos de esta tendencia.

(i) Tal y como usaré la expresion perfeccionismo logico, esta refiere a la opinion,
frecuentemente asumida de forma ticita, de que las reglas que subyacen y gobiernan nuestro
lenguaje deben tener una estructura ideal — deben, por ejemplo, ser absolutamente rigurosas y
cubrir todos los casos posibles. Aqui Wittgenstein habla de nuestra “tendencia a sublimar la l6gica

de nuestro lenguaje” (/F §38). Wittgenstein asocia esta opinién con Frege y, de nuevo, con su

5 En su libro Wittgenstein on Mind and Language, David G. Stern sefiala que tales observaciones sobre la filosofia
(precisamente algunas de las observaciones recién citadas) fueron escritas tan temprano como en 1931. En este
excelente estudio del desarrollo filosoéfico de Wittgenstein, Stern muestra como estas ideas fueron preservadas y
expandidas, a medida que los intentos de Wittgenstein por encontrar una teoria para remplazar el Tractatus dan paso
a la revolucionaria idea de que no hay tarea alguna para que tal teoria lleve a cabo. Todo esto, sin embargo, le
corresponde contarlo a Stern. Véase David G. Stern, Wittgenstein on Mind and Language (Nueva York: Oxford
University Press, 1994).

30



propio Tractatus. Como veremos, los ataques de Wittgenstein al referencialismo y al
perfeccionismo logico estan entretejidos en formas complejas y sutiles, y por lo tanto su separacion
es de algun modo arbitraria. Sin embargo, estas categorias proveen un conveniente esquema de

organizacion.

2. CONTRA EL REFERENCIALISMO

2.1. Nombres y objetos

El ataque a lo que he llamado referencialismo abre las Investigaciones filosoficas. Después de citar

un pasaje de las Confesiones de San Agustin, Wittgenstein comenta:

En estas palabras obtenemos, a mi parecer, una determinada figura de la esencia del
lenguaje humano. Concretamente ésta: Las palabras del lenguaje nombran objetos —las
oraciones son combinaciones de esas denominaciones.—En esta figura del lenguaje
encontramos las raices de la idea: Cada palabra tiene un significado. Este significado esta
coordinado con la palabra. Es el objeto por el que esta la palabra. (/F §1)

Y anade: “De una diferencia entre géneros de palabras no habla Agustin.”

Para contrarrestar esta tendencia a pensar que todas las palabras funcionan de la misma
manera (referencial), Wittgenstein enseguida introduce un juego de lenguaje donde se hace

evidente que las palabras funcionan en maneras diferentes.

Envio a alguien a comprar. Le doy una hoja que tiene los signos: «cinco manzanas rojas».
Lleva la hoja al tendero, y éste abre el cajon que tiene el signo «manzanas»; luego busca en
una tabla la palabra «rojo» y frente a ella encuentra una muestra de color; después dice la
serie de los nimeros cardinales —asumo que la sabe de memoria— hasta la palabra «cinco»
y por cada numeral toma del cajon una manzana que tiene el color de la muestra. —Asi, y
similarmente, se opera con palabras. ¢

¢ La entrada continta de notable manera:

31



En la siguiente entrada Wittgenstein nos dice que la imagen agustiniana del lenguaje puede ser
vista en dos maneras: como “una imagen primitiva del modo y manera en que funciona el lenguaje”
o como “la imagen de un lenguaje mas primitivo que el nuestro.” Ilustrando el segundo punto,
presenta un nuevo juego de lenguaje para el cual, como ¢l dice, “vale una descripcion como la que
ha dado Agustin.” En este juego de lenguaje, un constructor grita palabras tales como «losa» o
«viga» y un asistente entonces le lleva al constructor una losa o una viga. Wittgenstein saca una
modesta conclusion de la comparacion entre estos dos juegos de lenguaje: “Agustin describe,
podriamos decir, un sistema de comunicacion; sdlo que no todo lo que llamamos lenguaje es este
sistema” (/F' §3). Aflade entonces que esta descripcion del lenguaje puede ser apropiada, “pero

solo para este dominio estrictamente circunscrito” del lenguaje.

Pero Wittgenstein pronto profundiza su critica de la imagen agustiniana del lenguaje
cuestionando su concepcion del nombrar mismo. En esa imagen, como vimos, el significado de un
nombre es el objeto por el cual estd. Sin embargo, lo anterior no puede ser correcto en el caso de
los nombres ordinarios — por ejemplo, los nombres de personas —, ya que un nombre puede

continuar teniendo significado después de que su portador deja de existir.

Es importante hacer constar que la palabra «significado» se usa ilicitamente cuando se
designa con ella la cosa que ‘corresponde’ a la palabra. Esto es confundir el significado del
nombre con el portador del nombre. Cuando el Sr. N. N. muere, se dice que muere el
portador del nombre, no que muere el significado del nombre. (/F §40)

«;Pero como sabe donde y como debe consultar la palabra ‘rojo’ y qué tiene que hacer con la palabra ‘cinco’»? —
Bueno, yo asumo que actua como he descrito. Las explicaciones tienen en algun lugar un final.—;Pero cual es el
significado de la palabra «cinco»? — No se habla aqui en absoluto de tal cosa; s6lo de como se usa la palabra «cinco».
En estas pocas oraciones, Wittgenstein anuncia tres de sus ideas mas fundamentales: la primacia de accion sobre
pensamiento, los limites de la explicacion, y la identificacion de significado con uso. Mucho, aunque no todo, de las
Investigaciones filosoficas puede ser visto como una elaboracion extendida sobre estos temas introducidos desde el
principio mismo de sus reflexiones.

32



Entonces hay al menos dos aspectos equivocados de la imagen agustiniana del lenguaje: el
nombrar no provee un modelo adecuado para todos los usos del lenguaje, y esta imagen del
lenguaje no da cuenta adecuadamente ni siquiera del nombrar mismo. Ahora supongamos que
Wittgenstein esta en lo correcto en sus afirmaciones —como seguramente lo esta. ;Qué relevancia

tienen éstas para la filosofia?

Puede parecer extrafio plantear la anterior pregunta al final de un siglo en el que los
filésofos han estado obsesionados con problemas concernientes a la filosofia del lenguaje, pero,
no obstante, vale la pena hacerla explicitamente. Wittgenstein mismo la respondid en maneras
fundamentalmente diferentes en sus escritos tempranos y en los posteriores. En el Tractatus
sostuvo que el analisis del lenguaje podia revelar tanto la estructura subyacente del pensamiento
como la estructura subyacente de la realidad concomitante con la primera. Que el estudio del
lenguaje — en particular, su analisis — puede promover las actividades filoséficas es la suposicion
fundamental de la filosofia analitica cldsica. Opuestamente, una segunda razén para que los
filosofos estudien el lenguaje no es promover la empresa filosofica, sino frenarla. “La filosofia es
una lucha contra el embrujo de nuestro entendimiento por medio de nuestro lenguaje” (IF §109).
Por supuesto, podria llegarse a un compromiso entre estos dos enfoques. Sefialar malentendidos
del lenguaje puede ser usado para bloquear un mal filosofar; conseguir un correcto entendimiento
puede ser usado para promover uno bueno. Muchos filésofos actualmente en activo (Dummet,
Wright, Peacock, y otros — todos los cuales reconocen a Wittgenstein como una influencia
importante) buscan lograr tal compromiso. Hasta donde puedo ver, Wittgenstein, en sus escritos

tardios, no mostrd interés alguno en este punto medio.

Para volver a la pregunta original: ;qué diferencia filosdfica hace si un filésofo supone

(falsamente, como Wittgenstein piensa) que nombrar presenta el paradigma fundamental de como

33



las palabras tienen significado y, ademas, que el significado de un nombre propio es simplemente
el objeto por el que esta? Wittgenstein rastrea a estos errores relacionados entre si un nimero de
errores filosoficos persistentes. El primero tiene que ver con la perplejidad que surge cuando
usamos nombres propios para llamar a cosas que ya no existen o, quizds, nunca existieron.
Wittgenstein imagina a alguien bajo el hechizo de la imagen referencial de los nombres razonando

como sigue:

Pero si «Nothung» es el nombre de un objeto [una espada], ese objeto ya no existe cuando
Nothung esta destrozada; y como ninglin objeto corresponderia al nombre, éste no tendria
significado. Pero entonces en la oracion «Nothung tiene un tajo afilado» figuraria una
palabra que no tiene significado y por ello la oracion seria un sinsentido. Ahora bien, tiene
sentido; por tanto, siempre debe corresponder algo a las palabras de las que consta. Asi
pues, la palabra «Nothung» debe desaparecer con el analisis del sentido y en su lugar deben
entrar palabras que nombren simples. A estas palabras las llamaremos con justicia los
nombres genuinos. (IF §39)

En este ejemplo uno empieza con la creencia de que el significado de un nombre propio es su
portador — una creencia basada, quizas, en el hecho de que los nombres propios comunmente si
tienen portadores y usualmente refieren a ellos. Se nota a continuacion que algunos nombres
carecen de portador, pero, con todo, las oraciones que los contienen pueden seguir teniendo
significado. Esto presenta dos opciones: (i) Podemos abandonar la afirmacion de que el significado
de un nombre propio es el objeto por el que esta y entonces tratar de dar una explicacion alternativa
de los nombres propios que les permita tener significado aun en la ausencia de su portador, o (ii)
podemos continuar aceptando la explicacion referencial de los nombres y tratar de hallar un
método de andlisis que haga desaparecer a los nombres aparentemente sin portador. Sin embargo,
el segundo enfoque no hace desaparecer la dificultad. Incluso si la oracion asi analizada contiene
solo nombres que en efecto tienen portadores, uno de estos portadores podria dejar de existir y el
problema original de pérdida de significado surgiria de nuevo. ;Cémo puede ser que el significado

de la oracion “NN es el hijo de MM” pase de tener significado a carecer de €l simplemente a través

34



de la desaparicion de MM? Esta, junto con otras consideraciones, conduce a la idea de que, en una
notacion adecuada, todos los nombres propios que potencialmente puedan carecer de portador
(esto es, virtualmente toda palabra que comunmente llamamos un nombre propio) debe ser
analizada, para ser remplazada por nombres (si los hay) que, en principio, no puedan sufrir pérdida

de referencia.’

La historia no termina aqui, porque la exigencia de tener nombres propios con portadores
garantizados puede llevar a la idea que los demostrativos “esto” y “eso” son a final de cuentas los

unicos nombres propios genuinos —una idea ridiculizada en §45.

El demostrativo «esto» nunca puede ser carente de portador. Podria decirse: «Mientras haya
un esto, la palabra ‘esto’ tiene también significado, ya sea esto simple o compuesto».—
Pero esto no hace de la palabra un nombre. Al contrario; pues un nombre no se emplea con
el gesto demostrativo, sino que sélo se explica por medio de €l. (IF §45)

Como Wittgenstein observa en la siguiente seccion, la imagen referencial del lenguaje puede llevar
ademds a la introducciéon de entidades que poseen justamente aquellas caracteristicas que
garantizan que no van a dejar de existir, y que por tanto “no les van a fallar” a sus contrapartes
lingiiisticas, es decir, a sus nombres. Aqui Wittgenstein estd haciendo alusion tanto a “los
‘individuos’ de Russell” como a sus propios ‘objetos’. (IF' §46). No es de sorprenderse que ambos
hacen exactamente el trabajo que debe ser hecho. Los objetos del Tractatus, por ejemplo, siendo
eternos, defienden al lenguaje de la amenaza del fallo de referencia. Con esto, tales objetos
aseguran al lenguaje contra la posibilidad de fallo de significado que la posibilidad de fallo de

referencia supuestamente carga consigo. Siendo inmutables, los objetos tractarianos también

" La calificacion “si los hay” pretende dejar abierta la posibilidad que oraciones que contienen nombres propios
podrian ser analizadas en oraciones que no los contienen en absoluto, una posibilidad sugerida por Wittgenstein en el
TLP 5.526.

35



impiden cambios arbitrarios de significado. Siendo simples, proveen el punto final del analisis. Y

asi sucesivamente.

Por supuesto, otros compromisos mas alld de la teoria referencial del significado de los
nombres y la teoria pictorica del significado de las oraciones contribuyeron al constructo filosofico
presentado en el Tractatus. El compromiso de Wittgenstein con el rigor de las reglas logicas v,
generalmente, con la definicion completa y estable del significado, jugaron un rol crucial también.
Este tema serd examinado de cerca en la segunda parte de este ensayo. Aqui podemos notar cémo
la imagen referencial del lenguaje crea y continia motivando una empresa filosofica ilegitima —
una empresa que puede consumir las energias intelectuales de pensadores de primera linea durante

muchos anos.

(Cudl es la alternativa de Wittgenstein a la teoria referencial del significado de los nombres
propios? Su respuesta, aproximadamente, es que nuestro uso de los nombres propios esta
gobernado por un conjunto impreciso de descripciones, y de la misma manera que una expresion
descriptiva puede ser significativa incluso si no refiere a nada, asi también un nombre propio puede
ser significativo incluso si carece de un portador. La caracteristica distintiva de esta respuesta, que
la distingue de posturas similares en los escritos de Frege y Russell, es que el conjunto de
descripciones puede formar un grupo impreciso y cambiante y, por lo tanto, carente de un sentido
definido o determinado. Este rechazo de la idea que los nombres propios siempre tienen un sentido
bien definido y estable, sin embargo, hace parte de la critica general al dogma de la determinacion

del significado y sera discutida bajo el titulo de perfeccionismo logico.

36



2.2. La expresion de lo mental

Para Wittgenstein, otra area donde la teoria referencial del lenguaje ha generado confusion
filosofica concierne a nuestra manera de hablar respecto de lo mental. Cuando nos atribuimos un
dolor, un pensamiento, una intencidn, etcétera, parece, excepto en las mas extraordinarias
circunstancias, que no podemos estar equivocados en dicha atribucion. Las cosas parecen ser muy
diferentes con la atribucion de predicados mentales a otros. No somos, como los filésofos
comunmente dicen, “directamente conscientes” de sus dolores, pensamientos, e intenciones, y les
atribuimos tales predicados a ellos tinicamente de manera inferencial. Reflexionando sobre estos
asuntos, nos vemos inclinados a decir cosas como “«Yo puedo solamente creer que otro tiene
dolor, pero lo sé si yo lo tengo»” (IF §303).% Esto nos inclina atin mas a suponer que atribuimos
predicados mentales a otros usando alguna forma de razonamiento analdgico.
Desafortunadamente, bajo escrutinio, tales argumentos analdgicos son muy débiles como para
darnos buena razon para suponer que otra persona tiene eso que yo tengo cuando atribuyo,
digamos, dolor tanto a ella como a mi mismo. Estas consideraciones pueden llevar a alguien a ser
escéptico respecto de los contenidos (incluso la existencia) de otras mentes. Para evitar el
escepticismo, podriamos adoptar un analisis conductista de la atribucion de predicados mentales a
otros —una imagen que, en una de sus formas, iguala la posesion de cualidades mentales en otros
con sus disposiciones a conducirse de ciertas maneras. Sin embargo, el conductismo parece
equivocado. Cuando atribuyo dolor a otra persona, es un sentimiento lo que estoy atribuyéndole
—un sentimiento que yo he tenido y que ahora, supongo, ella estd teniendo. La conducta puede

ser mi Unica evidencia para tal atribucion, pero no es de lo que estoy hablando. Sin embargo, la

8 En respuesta, Wittgenstein presenta el reto “{Pruébese una vez —en un caso real— a dudar de la angustia o del dolor
de otro!” (IF §303).

37



atribucion de dolor a otros parece depender de alguna forma de razonamiento analdgico, y el
caracter insatisfactorio de este razonamiento otra vez nos lleva a una forma familiar de

escepticismo.

Wittgenstein intenta socavar estas disputas concernientes a lo mental mostrando que

dependen de una defectuosa imagen referencial del lenguaje:

«Pero admitiras, a pesar de todo, que hay una diferencia entre conducta de dolor con dolor
y conducta de dolor sin dolor.»—;Admitirlo? ;Qué mayor diferencia podria haber!—«Y
sin embargo llegas una y otra vez al resultado de que la sensacion es una nada.»—No, en
absoluto. {No es un algo, pero tampoco es una nada! El resultado era s6lo que una nada
presta el mismo servicio que un algo sobre el que nada puede decirse. Rechazamos solo la
gramatica que se nos quiere imponer aqui. (/F §304)

El pasaje continia en una forma que es de particular interés para nuestras preocupaciones

presentes:

La paradoja desaparece solo si rompemos radicalmente con la idea de que el lenguaje
funciona siempre de un solo modo, sirve siempre para la misma finalidad: transmitir
pensamientos —sean éstos sobre casas, dolores, 1o bueno y lo malo o lo que fuere.

La clara implicacion de este pasaje es que los problemas filoséficos acerca de lo mental se originan
tratando a las atribuciones mentales segun el modelo de conversacion concerniente a sillas, casas,
y cosas similares. El punto de Wittgenstein, entonces, no es negar, por ejemplo, que las personas

recuerden cosas; sino rechazar la imagen de recordar como un proceso interno.

«Pero seguro que no puedes negar que, por ejemplo, al recordar tiene lugar un proceso
interno.»—¢Por qué da la impresion de que quisiéramos negar algo? Cuando se dice «Tiene
lugar ahi, sin embargo, un proceso interno» —se quiere continuar: «Tu lo ves, después de
todo». Y seguro que es este proceso interno lo que se significa con la palabra
«acordarse».—La impresion de que quisiéramos negar algo surge de que nos volvemos
contra la figura del ‘proceso interno’. Lo que negamos es que la figura del proceso interno
nos de la idea correcta de la palabra «recordar». Si que decimos que esta figura con sus
ramificaciones nos impide ver el empleo de la palabra tal cual es. (IF §305)

Pocas secciones después se extiende sobre lo anterior, diciendo:

38



(Como se llega al problema filosofico de los procesos y estados mentales y del
conductismo?—E]l primer paso pasa totalmente desapercibido. jHablamos de procesos y
estados y dejamos indeterminada su naturaleza! Quiza alguna vez lleguemos a saber mas
sobre ellos —pensamos. Pero justamente con ello nos hemos atado a un determinado modo
de considerar las cosas. Pues tenemos un concepto definido de lo que quiere decir aprender
a conocer mas de cerca un proceso. (El paso decisivo en el truco del prestidigitador se ha
dado y precisamente el que nos parecia inocente.) (/F §308)

Este es un ejemplo tan claro como cualquier otro de Wittgenstein identificando lo que he llamado
la imagen referencial del lenguaje como la fuente de perplejidad filosofica. Mientras esa imagen
nos mantenga cautivos, seremos incapaces de tener una explicacion correcta del modo en que
hablamos acerca de las funciones mentales, y hasta que se haga eso, no se disiparan los misterios

acerca de lo mental.

Lo que uno esperaria a continuacion, por supuesto, es que Wittgenstein remplace esta falsa
imagen de como los términos mentales funcionan por una correcta. Ademads, para ser fiel a sus
métodos, esto deberia consistir en apuntar a lugares comunes que la falsa imagen esconde de
nosotros. Wittgenstein hace algunos gestos en esta direccion al sugerir que la declaracion “tengo

dolor” es usada para expresar dolor antes que para describirlo.

(Como se refieren las palabras a las sensaciones? —En eso no parece haber problema
alguno; ;pues no hablamos cotidianamente de sensaciones y las nombramos? ;Pero como
se establece la conexion del nombre con lo nombrado? La pregunta es la misma que ésta:
(,como aprende un hombre el significado de los nombres de sensaciones? Por ejemplo, de
la palabra «dolor». Aqui hay una posibilidad: Las palabras se conectan con la expresion
primitiva, natural, de la sensacion y se ponen en su lugar. Un nifio se ha lastimado y grita;
luego los adultos le hablan y le ensefian exclamaciones y mas tarde oraciones. Ellos le
ensefian al nifio una nueva conducta de dolor.

«;Dices, pues, que la palabra ‘dolor’ significa realmente el gritar?»—Al contrario; la
expresion verbal del dolor reemplaza al gritar y no lo describe. (IF' §244)

La interpretacion de este y pasajes similares es controversial, pero la idea general parece ser esta:
los humanos naturalmente responden a lesiones en formas ampliamente comunes. Por ejemplo,

hacen muecas y se quejan de maneras caracteristicas. Estas respuestas comunes (o primitivas)

39



proveen la base para entrenar a un nifio a usar la palabra “dolor” y otras relacionadas. La idea clave
es que este entrenamiento consiste en perfilar y articular estas respuestas primitivas en una nueva
forma de “conducta del dolor.” Decir que tengo dolor expresa mi dolor, no lo describe.
Similarmente, decir que “lo espero en cualquier momento” es una expresion de mi expectativa —

hace parte de mi conducta expectante y no la describe; y asi sucesivamente.

De hecho, IF’ §244 admite dos lecturas diferentes dependiendo de cuanto peso se ponga en
la expresion “Aqui hay una posibilidad.” En una lectura austera, Wittgenstein meramente sugiere
una posibilidad y en ninguna forma se compromete con una posicion sustantiva. Para usar una
expresion que emplea en otro lugar, meramente nos estd presentando con un “objeto de
comparacion” (/F' §131) que tiene la intencidon de ayudarnos a romper el hechizo impuesto por una
manera fija de ver las cosas. Esta lectura se ajusta a la linea general de interpretacion presentada
en este ensayo.’ Por otra parte, hay numerosos pasajes en las Investigaciones filoséficas y en sus
otros escritos que sugieren que Wittgenstein estaba comprometido — esquematicamente al
menos— con algo asi como una explicacion expresivista de las declaraciones mentales en primera
persona.!® En otro escrito he atribuido tal posicion sustantiva a Wittgenstein. Pero también he
expresado reservas al respecto.!! La pregunta, entonces, es si Wittgenstein, al menos en esta area,
ha transgredido sus restricciones autoimpuestas contra la teorizacion filosofica sustantiva. Estoy

inclinado a pensar que lo ha hecho. Habiendo dicho esto, no pienso que la transgresion, si ocurre,

® También es la lectura favorecida por los editores del Cambridge Companion to Wittgenstein.

10 Pasajes similares abarcando una amplia variedad de atribuciones mentales ocurren a lo largo de las Investigaciones
filosoficas. Estos versan sobre, por ejemplo, el miedo y la alegria, §142; el dolor, §§ 245, 288, 293, 302, 310, 317; las
sensaciones, §256; el recuerdo, §343; los deseos, §441; la expectativa, §452-3; la esperanza, §585; la intencion, §647;
el duelo, p. 174; los suefios, p. 184; el luto, p. 189; y el reconocimiento, p. 197 [Fogelin cita estas paginas en referencia
a la segunda parte de las Investigaciones filosoficas, que en su cuarta y mas reciente edicion ha sido separada y
renombrada como ‘Filosofia de las Psicologia - Un fragmento’.]. Zetfel también contiene un gran nimero de pasajes
similares también. Z, §488 es particularmente interesante, ya que da un bosquejo programatico de su enfoque general
a los predicados mentales.

1'Véase Robert J. Fogelin, Wittgenstein, 2* ed. (Londres: Routledge and Kegan Paul, 1987), cap. 13.

40



resulte seriamente comprometedora. De acuerdo con Wittgenstein, los problemas acerca de lo
mental surgen por la suposicion acritica de que los términos mentales obtienen sus significados
refiriendo a procesos mentales “ocultos”. Bajo esa suposicion, los problemas sobre lo mental son
intratables. La comparacion de Wittgenstein de las afirmaciones sobre lo mental con las
expresiones naturales de la sensacion es un intento de romper el hechizo de una manera de ver
dicho discurso a través de la observacion de similitudes con ciertos usos no referenciales del
lenguaje. Un compromiso adicional con la verdad substancial de una teoria basada en esta

comparacion, aunque fuera de lugar, no destruye el rol terapéutico de la comparacion.'?

2.3. Logica y matematicas

En este escrito no profundizaré en las complejas posturas de Wittgenstein sobre la logica y las
matematicas.'> Solo voy a hacer observaciones generales acerca de la manera en que el
antirreferencialismo de Wittgenstein conecta con estos temas. El antirreferencialismo
wittgensteiniano con respecto a la l6gica y las matematicas se remonta al Tractatus. Ahi ¢l remarco

“Mi pensamiento fundamental es que las ‘constantes logicas’ no representan, que la l6gica de los

En el texto original publicado en el Cambridge Companion to Wittgenstein, Fogelin indica que no profundizara en las
posturas de Wittgenstein sobre la logica y las matematicas porque estos temas son tratados a fondo en otra parte del
volumen, no indica exactamente en qué articulos.

12 No estoy completamente satisfecho con esta “transigencia”, pero el texto, hasta donde puedo ver, realmente da lugar
a perplejidades. Discuto la cuestion de si Wittgenstein, aunque sea en ocasiones, viola sus propias constricciones
contra el filosofar sustantivo en un apéndice a Pyrrhonian Reflections on Knowledge and Justification. Mi conclusion
es que a veces lo hace —particularmente en Sobre la Certeza, donde afirmo detectar un retroceso considerable hacia
la vieja manera de hacer filosofia. Véase Pyrrhonian Reflections on Knowledge and Justification (Nueva Y ork: Oxford
University Press, 1994), apéndice II. En Wittgenstein (1976 y 1987) hago una afirmacién similar acerca de ciertos
aspectos de su llamado argumento del lenguaje privado. Pero incluso si Wittgenstein es a veces sujeto de sus propias
criticas, esto no demuestra que estas criticas sean injustificadas. Lo que estos lapsos —si es que ocurren— mostrarian
es que la “lucha contra el embrujo de nuestro entendimiento por medio de nuestro lenguaje” es un combate serio.

13 En el texto original publicado en el Cambridge Companion to Wittgenstein, Fogelin indica que no profundizard en
las posturas de Wittgenstein sobre la ldgica y las matematicas porque estos temas son tratados a fondo en otra parte
del volumen, no indica exactamente en qué articulos. [Nota del traductor]

41



hechos no se deja representar” (7LP 4.0312). Después en 4.441, dice, “No hay ‘objetos logicos’”
—una afirmacidn que repite en 5.4. Pero si ésto es correcto, ;qué decir de las proposiciones de la
logica?; sino son acerca de objetos logicos, ;de qué son verdaderas? La respuesta de Wittgenstein

es que no son verdad de nada en absoluto.

Las tautologias y las contradicciones son los casos limite de las combinaciones de signos,
esto es, su disolucion. (TLP 4.466)

Todas las proposiciones de la l6gica dicen lo mismo, a saber, nada. (7LP 5.43)

El Tractatus contiene una linea paralela concerniente a la verdad de las matematicas:

Las matematicas son un método logico.

Las proposiciones de las matematicas son ecuaciones y, por ende, pseudo-
proposiciones. (7LP 6.2)

Luego, este pasaje bastante notable:

En la vida no es nunca una proposicion matematica lo que necesitamos. Mas bien,
empleamos proposiciones matematicas unicamente para inferir de proposiciones que no
pertenecen a las matematicas otras que, de igual modo, tampoco pertenecen a las
matematicas.

3

(En filosofia, la pregunta ‘;para qué se emplea con propiedad tal palabra, tal
proposicion?’ siempre conduce a resultados valiosos). (TLP 6.211)

Al leer las primeras secciones de las Investigaciones Filosoficas, es facil suponer que la
particular imagen del lenguaje que Wittgenstein atribuye a San Agustin, también se la atribuye a
si mismo en su periodo tractariano. Tal suposicion es correcta, por supuesto, acerca de varias
caracteristicas de ese sistema, incluido, por ejemplo, su tratamiento de los nombres propios. Sin
embargo, con respecto a las proposiciones de la l6gica y las matematicas, ya comenzaba a liberarse
de esa imagen del lenguaje. Hizo esto, como lo indica el comentario final entre paréntesis,

examinando “;para qué se emplea con propiedad tal palabra, tal proposicion?”.

42



Parece, entonces, que en el Tractatus Wittgenstein ya habia logrado concretar ideas sobre
la 16gica y las matematicas caracteristicas de sus escritos posteriores, a través de razones similares.
Eso, sin embargo, no es correcto. Aunque rechaz6 la imagen referencial en un nivel, la restaurd en

otro. Esto aparece en la doctrina wittgensteiniana de mostrar:

El que las proposiciones de la l6gica sean tautologias muestra las propiedades formales —
logicas— del lenguaje, del mundo. (7LP 6.12)

La logica del mundo, que las proposiciones de la 16gica muestran en las tautologias,
la muestran las matematicas en las ecuaciones. (7LP 6.22)

Aqui un referencialismo ingenuo parece ser remplazado por un referencialismo disimulado y
artero. Las proposiciones de la logica y las matematicas todavia son vistas bajo el aspecto de
proposiciones, aunque de proposiciones fallidas. Ademas, es a través de revelarse a si mismas
como proposiciones fallidas que son capaces de hacer algo que ninguna proposicién es capaz de
hacer: revelarnos las estructuras necesarias del pensamiento y la realidad. Esto, pienso yo, es un
llamativo ejemplo de un compromiso filosoéfico que se transforma bajo presion, conservando su

influencia incluso cuando es rechazado nominalmente.

La situacion es completamente diferente en las reflexiones posteriores de Wittgenstein
sobre estos temas como las encontramos en su forma mas desarrollada en las Observaciones sobres
los fundamentos de la matematica. En lugar de ver las expresiones matematicas como intentos
fallidos de afirmar o describir conexiones necesarias, Wittgenstein las trata como intentos
perfectamente exitosos de hacer otra cosa. Nuevamente, de acuerdo con Wittgenstein, los filésofos
de las matematicas (supongo que desde Platon al presente) han sido engafiados por analogias

gramaticales:

(No podriamos hacer aritmética sin tener la idea de pronunciar proposiciones aritméticas,
y sin habernos sorprendido alguna vez por la similitud entre la multiplicacion y una
proposicion?

43



(No deberiamos negar con nuestras cabezas, cuando alguien nos ha mostrado una
multiplicacion mal hecha, como hacemos cuando alguien nos dice que esta lloviendo, si no
esta lloviendo? —Si, y aqui hay un punto de conexion. Pero también hacemos gestos para
detener a nuestro perro, por ejemplo, cuando se comporta contrariamente a nuestro deseo.

Estamos habituados a decir “2 veces 2 es 4,” y el verbo “es” hace de esto una
proposicion, y aparentemente establece un cercano lazo con todo lo que llamamos una
‘proposicion.” Mientras que esto se trata unicamente de una relacion muy superficial. (OFM
I, apéndice 1, 4)

Cito el pasaje completo, porque es un modelo del método de Wittgenstein de notar semejanzas y
marcar diferencias. “2 veces 2 es 4” es similar a “esta lloviendo” en que ambos contienen la palabra
“es”. Fl ademas sefiala que tanto multiplicaciones como reportes del clima pueden “hacerse mal”
y, por esta razon, invocar gestos que buscan corregirlos —quizas una sacudida negativa de la
cabeza. Semejanzas de este tipo nos tientan a asimilar ambas declaraciones bajo un solo paradigma.
Sin embargo, un perro también puede ser corregido usando un gesto negativo o una palabra
negativa, y, en cualquier caso, todos sabemos que el uso de la declaracion “2 veces 2 es 47 —
expresa una regla de multiplicacion. Es algo que aplicamos al realizar calculos. Su uso es algo que
hemos adquirido a través de un entrenamiento particular —un entrenamiento diferente en maneras
fundamentales del entrenamiento necesario para hablar con precision acerca del clima. Reflexiones
de este tipo estan destinadas a curarnos del habito de asimilar las expresiones matematicas bajo el
enganoso paradigma de las aserciones acerca de como son las cosas. Si Wittgenstein esta en lo
correcto, esta asimilacion presenta incluso las mas simples expresiones matematicas bajo la luz

equivocada, haciéndolas parecer misteriosas.

Aqui podria ser ttil regresar a la primera seccion de las Investigaciones filosoficas, donde
Wittgenstein brevemente alude a los nimeros usados al contar. En ese lugar nos dice que la persona
enviada a la tienda “dice la serie de los numeros cardinales —asumo que la sabe de memoria—

hasta la palabra «cinco» y por cada numeral toma del cajon una manzana que tiene el color de la

44



muestra” (IF' §1). Este ejemplo pretendia mostrar que las palabras no funcionan todas en la misma
manera, en particular, no todas sirven para estar en lugar de objetos, o para representarlos. Creo
que Wittgenstein penso que este simple juego de lenguaje hace evidente que la palabra “cinco” no
funciona de tal manera. También creo que Wittgenstein pensd que una vez que las anteojeras
conceptuales que nos ciegan sean removidas, veremos que las expresiones matematicas deben
tratarse como reglas (o es mejor asociarlas con reglas) y no como aserciones (o0 asociarlas con
aserciones), ya que si son tomadas como reglas no resultan misteriosas —mientras que tomadas

como aserciones, pueden serlo.

Una breve nota antes de cerrar esta seccion. A través de esta discusion del antirreferencialismo
de Wittgenstein, he evitado el uso de la expresion “antirrealismo”. He hecho esto porque el
antirrealismo es ahora comunmente asociado con un proyecto de investigacion especifico,
perseguido mas notablemente por Michael Dummett y Crispin Wright, que usa la logica
intuicionista como la base de una teoria del significado. Tanto Dummett como Wright encuentran
al menos indicadores hacia tal teoria en los escritos tardios de Wittgenstein. Quizas estén en lo
correcto.!* Sin embargo, es importante notar que el antirreferencialismo, como lo he descrito, no
implica al antirrealismo en el estricto sentido hallado en los escritos de Dummett y Wright. Un
filosofo puede sostener que los numerales no son términos que refieren y que las expresiones
aritméticas, por ejemplo, funcionan como reglas, sin tener que imponer por ello limitaciones a la
forma que las reglas matematicas, las pruebas, etc., pueden tomar. Nada impide a un

antirreferencialista el aceptar las reglas y leyes de la logica cldsica y las matematicas clasicas. Que

14 Es decir que Fogelin no esta de acuerdo con que en los escritos del Wittgenstein tardio halla indicadores hacia el
proyecto de investigacion de Michael Dummett y Crispin Wright. Sin embargo, no tiene intenciones de examinar esta
cuestion, o al menos, no dentro este articulo.

45



Wittgenstein fuera un antirreferencialista con respecto a las matematicas me parece estar fuera de

cualquier duda. Si también fue un antirrealista, y, de serlo, de qué manera y en qué medida fue un

antirrealista, son preguntas mucho mas dificiles de responder. En cualquier caso, hacerlo no es

parte de mi presente cometido.!”

3. PERFECCIONISMO LOGICO

3.1. Reglas y significado

Si tratamos de comprender el significado de una palabra o expresion examinando su uso en el
lenguaje, parece natural buscar las reglas que gobiernan el uso de tal palabra o expresion.

Wittgenstein hace esta conexion explicitamente en Sobre la certeza:

Un significado de una palabra es una forma de utilizarla.

Porque es lo que aprendemos cuando la palabra se incorpora a nuestro lenguaje por
primera vez. (SC §61)

Por ello existe una correspondencia entre los conceptos de ‘significado’ y de ‘regla’. (SC
§62)

En varios lugares en las Investigaciones filosoficas, Wittgenstein ilustra esta correspondencia entre

reglas y significado comparando palabras con piezas de ajedrez:

Hablamos del fenomeno espacial y temporal del lenguaje; no de una aberracion inespacial
¢ intemporal. Pero hablamos de é1 como de las piezas de ajedrez al dar reglas para ellas, no
al describir sus propiedades fisicas.

La pregunta «;Qué es realmente una palabra?» es analoga a «;Qué es una pieza de
ajedrez?». (IF §108)

17 En el capitulo 7 del Cambridge Companion to Wittgenstein, Cora Diamond aboga por la afirmacion mas
comprometedora de que Wittgenstein no fue un antirrealista (en el sentido post-dummettiano del término).

46



Al mismo tiempo reconoce un riesgo en tratar nuestro lenguaje actual bajo una analogia con
“juegos y calculos de reglas fijas™: “Pero si se dice entonces que nuestra expresion verbal se
aproxima solo a esos calculos, se estd con ello de inmediato al borde de un malentendido. Pues
entonces puede parecer como si hablasemos en logica de un lenguaje ideal (IF §81). Este
malentendido puede tomar una segunda forma: en lugar de suponer que nuestro lenguaje actual es
Uunicamente una aproximacion a un lenguaje ideal, podemos suponer que ya encarna un sistema de
reglas claras y estrictas, s6lo que de una manera profundamente oculta: “Las reglas estrictas y
claras de la estructura logica de la proposicion nos aparecen como algo en el trasfondo —oculto
en el medio del entendimiento. Ya las veo ahora (aunque a través de un medio), pues ciertamente
entiendo el signo, significo algo con ¢éI” (IF §102). Después, Wittgenstein habla de la “pureza
cristalina de la 16gica”, observando que, por supuesto no era “dada como resultado; sino que era

una exigencia” (/[F' §107).

Me parece que el ataque de Wittgenstein a la presunta pureza, sublimidad, o, como le he
llamado, perfeccion de la ldgica corta mas profundo que su ataque al referencialismo ingenuo. A
la vez que sostiene que el uso del lenguaje es una actividad gobernada por reglas, también sostiene
que estas reglas no necesitan ser claras, no necesitan ser completas, y, quizas, no necesitan siquiera
ser consistentes. Voy a discutir estos temas bajo los titulos de indeterminacion, subdeterminacion,
e incoherencia de las reglas. Concluiré con un examen de la manera en que el referencialismo y el
perfeccionismo logico pueden combinarse para crear la ilusion de entidades ideales que juegan el

papel de contrapartes referenciales de las reglas.

47



3.2. La indeterminacion de las reglas
En §65 Wittgenstein pone a un interlocutor a reclamar:

iTa cortas por lo facil! Hablas de todos los juegos de lenguaje posibles, pero no has dicho
en ninguna parte qué es lo esencial de un juego de lenguaje y, por tanto, del lenguaje. Qué
es comun a todos esos procesos y los convierte en lenguaje, o en partes del lenguaje.” (IF

§65)

El responde:

Y eso es verdad. —En vez de indicar algo que sea comtin a todo lo que llamamos lenguaje,
digo que no hay nada en absoluto comtn a estos fenomenos por lo cual empleamos la
misma palabra para todos —sino que estan emparentados entre si de muchas maneras
diferentes. Y a causa de este parentesco, o de estos parentescos, los llamamos a todos
«lenguaje».

En §66 compara nuestro uso de la palabra “lenguaje” con nuestro uso de la palabra “juego”,
sosteniendo que una investigacion muestra que los juegos carecen de una caracteristica comun que
esté presente en todos y en virtud de la cual todos ellos son llamados juegos. Lo que un examen
del uso actual de este término revela en cambio es “una complicada red de parecidos que se
superponen y entrecruzan. Parecidos a gran escala y de detalle.” En §67 nos dice “no puedo
caracterizar mejor esos parecidos que con la expresion «parecidos de familia».” En esta seccion
ademas sostiene que “del mismo modo componen una familia, por ejemplo, los tipos de nimeros.”
Luego, en §108 hace esta observacion mas general: “Reconocemos que lo que llamamos
«proposicion» y «lenguaje» no es la unidad formal que imaginé, sino que es la familia de

estructuras mas o menos emparentadas entre si”’ (/F' §108).

Estos pasajes concernientes a la semejanza de familia han atraido mucha atencion, a

menudo con filésofos discutiendo si Wittgenstein estaba en lo correcto o no al aplicar esta nocion

48



a casos particulares.'® Es importante, sin embargo, ubicar esta discusion en el mas amplio contexto
de su ataque a lo que ¢l llama “el prejuicio de la pureza cristalina” de la logica. La continuacion

del ultimo pasaje citado hace esta conexion explicitamente:

(Pero en qué se convierte ahora la logica? Su rigor parece deshacerse.—;Pero no
desaparece enteramente por eso?—;Pues como puede la logica perder su rigor?
Naturalmente, no porque se le rebaje algo de su rigor.—El prejuicio de la pureza cristalina
solo puede apartarse dandole la vuelta a todo nuestro examen.

El punto de Wittgenstein es que nuestro lenguaje realmente funciona —y funciona

satisfactoriamente— sin ajustarse a la demanda de rigor que haria un légico.

La explicacion de Wittgenstein de los nombres propios abordada anteriormente debe ser
vista como parte del mismo programa de desublimacion de la logica de nuestro lenguaje. En la
escena contemporanea, la discusion de Wittgenstein de los nombres propios es usualmente vista
como una anticipacion de la “teoria camulos” de John Searle.!® Searle, como él reconoce, halld
inspiracion en los escritos de Wittgenstein. Vale la pena notar, no obstante, que las preocupaciones
de Wittgenstein son fundamentalmente diferentes de las de Searle. Para Searle, dar cuenta
correctamente del modo en que los nombres propios funcionan es parte de un proyecto general de
proveer una teoria del significado para los lenguajes naturales. Wittgenstein, he sugerido, no tiene
tal objetivo —en realidad, ¢l lo rechazaria. El punto de la discusion de Wittgenstein no es dar

cuenta correctamente de los nombres propios, sino citar un ejemplo llamativo del lenguaje siendo

18 Por ejemplo, he sugerido que la aplicacion mas bien casual que hace Wittgenstein de la nocién de semejanza de
familia a “nuestros conceptos en estética o ética” (IF §77) es probablemente un error, ya que los términos evaluativos
no expresan un conjunto impreciso de descripciones, sino que juegan un rol diferente en nuestro lenguaje —hablando
de manera aproximada, son empleados para elogiar o prescribir. Aunque esto todavia me parece correcto, ahora
pondria menos peso en esto de lo que originalmente hice, ya que las reglas que gobiernan el elogio, la valoracion, la
evaluacion, etc., a menudo parecen imprecisas o indefinidas justo en la manera que Wittgenstein tiene en mente. Si
eso es correcto, entonces la imagen correcta de la funcion de los términos evaluativos seria simplemente una
modulacion de la vision de Wittgenstein. Para ver mis reflexiones originales sobre estos asuntos, véase Fogelin,
Wittgenstein, 136-138.

19 Véase John Searle, “Proper Names,” Mind 67 (1958), 166-173.

49



empleado exitosamente en la ausencia de reglas determinadas. Esto se vuelve claro cuando
examinamos la conclusion general (o moral) que Wittgenstein saca de estas reflexiones: “Uso el
nombre «N» sin significado fijo. (Pero eso perjudica tan poco a su uso como al de una mesa el que
descanse sobre cuatro patas, en vez de tres, y por ello se tambalee en ciertas circunstancias.)” (/F

§79).

Es importante ver la fuerza retérica de los ejemplos que Wittgenstein usa al discutir la
semejanza de familia. El comienza, de forma suficientemente inocua, con juegos. Nuestra
predisposicion al esencialismo nos puede llevar a suponer que debe haber algo que todos los juegos
tengan en comun y los haga juegos. Sin embargo, si Wittgenstein nos convence de que los juegos
forman solamente una familia, la pérdida puede no parecer tan grande. Podriamos contentarnos
con decir que el lenguaje ordinario es defectuoso en este aspecto. Pero que nos digan que “los
numeros forman una familia de la misma manera” y que los nombres pueden ser usados “‘sin
significado fijo” es descubrir la indeterminacion de significado donde menos la esperamos. Ese
descubrimiento debe anular la pretension de que la busqueda de reglas determinadas y sentido
definido siempre deberia ser nuestro punto de partida (o nuestro modus operandi por omision, por

asi decirlo), abandonado tinicamente como ultimo recurso.

3.3. La subdeterminacion de las reglas

Estrechamente conectado con la idea de que a veces podemos usar palabras sin reglas claras o
definidas estd el pensamiento de que nuestras reglas a veces pueden estar subdeterminadas o

incompletas en el sentido de dejar huecos.

Yo digo: «Ahi hay una sillay ;Qué pasa si me acerco, intento ir a cogerla y desaparece
subitamente de mi vista?—«Asi pues, no era una silla sino alguna suerte de ilusion.»—Pero

50



supon que después de un tiempo desaparece de nuevo—o parece desaparecer. ;Qué
debemos decir ahora? ;Dispones de reglas para tales casos —que digan si ain entonces se
puede llamar a algo «silla»? ;Pero nos abandonan al usar la palabra «silla»?; ;y debemos
decir que realmente no asociamos ningun significado a esta palabra porque no estamos
equipados con reglas para todas sus posibles aplicaciones? (/F §80)

El problema aqui no es de vaguedad —no estamos inclinados a tratar este como un caso
limite de ser una silla. Estamos perplejos en cuanto a qué decir en absoluto. Tenemos una reaccion
similar cuando algun filésofo nos presenta ejemplos de ciencia ficcion sobre la identidad personal.
Supongamos que una maquina puede convertir a un unico ser humano vivo en dos seres humanos
vivos, ambos indistinguibles del primer ser humano excepto que cada uno tiene solo la mitad de
la materia de la persona original —Ia otra mitad siendo suministrada por la maquina. ;Son estos
nuevos seres humanos la misma persona que el ser humano original? Aqui estamos inclinados a
decir varias cosas. Si nos impresiona el hecho de que la persona original muri6 en la maquina (al
ser sus atomos constituyentes completamente reorganizados), entonces vamos a estar inclinados a
decir que ninguno de los dos nuevos seres son idénticos. Si no obstante nos impresionan las
diversas continuidades en la vida mental de estas criaturas, podemos estar inclinados hacia la
conclusion opuesta. La reflexion sobre ejemplos de este tipo ha llevado a muchos filésofos a
suponer que la identidad personal debe ser una profunda y sutil nocién que demanda una analisis
igualmente profundo y sutil.?° Una alternativa wittgensteiniana es que las reglas que gobiernan
nuestra aplicacion del concepto de identidad personal simplemente no cubren este caso. En este
sentido, podemos decir que las reglas que gobiernan el uso de este concepto estan incompletas.
Sin embargo, es una incompletitud que puede ser irreprochable hasta que los duplicadores de

humanos se presenten como un problema practico. El error superficial es suponer que las reglas

20 Para dos ejemplos de muchos, véanse Robert Nozick, Philosophical Explanations (Cambridge, Mass.: Harvard
University Press, 1981), cap. I, y la monografia de Derek Parfit’s Reasons and Persons (Oxford: Clarendon Press,
1984) [De este tltimo hay traduccion al espafiol, véase Derek Parfit, Razones y personas (Madrid: Antonio Machado
Libros, 2005)].

51



que gobiernan este concepto deben cubrir por anticipado todos los casos —algo que podriamos
ver si tan so6lo comprendiéramos estas reglas adecuadamente. Es incluso un error tomar la
suposicion de la completitud de las reglas como un principio regulativo. El cualquier caso, la
suposicion deberia correr en la direccion opuesta. Puesto que es mas facil hallar ejemplos donde
las reglas que gobiernan el uso de un concepto no cubren todos los casos, y ya que es claro que
estos supuestos huecos no afectan al uso practico de estos conceptos, deberiamos ser cautos al
suponer que las reglas que gobiernan a los conceptos poseen mayor completitud (y, podemos
agregar, mayor determinacion) que la que el uso actual del concepto demanda. Pienso que esta es
una de las conclusiones més fundamentales de Wittgenstein, pero es una cuyas implicaciones no
han sido adecuadamente apreciadas —incluso por muchos que se ven a si mismos como trabajando

bajo su sombra.

3.4. La incoherencia de las reglas

Wittgenstein a veces parece condonar las contradicciones —o al menos no parece tomarlas con la
seriedad que otros lo hacen. Yo creo que eso es correcto. Apreciar el por qué, exhibe la profundidad

de su critica a las maneras tradicionales de hacer filosofia.

Seré util comenzar con un ejemplo. Dos personas juegan un juego con reglas que son
inconsistentes en la siguiente manera: pueden darse situaciones en que las reglas generen
demandas incompatibles —por ejemplo, un jugador estd supuesto a mover, pero también impedido
a moverse. Esto no necesita pasar en todos los juegos, pero es una posibilidad. Podriamos decir

que tal sistema de reglas es propenso al dilema.

52



Ahora supongamos que por buena fortuna las personas jugando este juego no se encuentran
con estos casos donde las reglas producen demandas incompatibles. Mdas interesantemente, el
punto del juego podria ser tal que no haya buena razén para que los jugadores provoquen esta
situacion. Esta podria Gnicamente surgir si ambos jugadores mueven de forma estupida o sin
sentido. ;El hecho de que este juego sea propenso al dilema muestra que no es un juego real? La
mayoria de las personas dirian que no. Podemos suponer a continuacion que alguien se topa con
la inconsistencia que estaba latente y su existencia se vuelve comiunmente conocida. ;A4 partir de
este punto dejaria el juego de ser un juego real? ;Podria ser restaurado como juego Unicamente si
la inconsistencia en las reglas fuera removida? La respuesta a ambas preguntas es no. Las personas
podrian simplemente observar la inconsistencia como una curiosidad, y entonces ignorarla, ya que,

después de todo, no haria ninguna diferencia para jugar seriamente.’!

La pregunta que deseo plantear es esta: ;Puede nuestro lenguaje, o al menos algunas
porciones de €1, ser propenso al dilema en la manera en que el juego lo es? Mas alla de esto, ;podria
la inconsistencia ser reconocida y a pesar de esto ignorada, justo como los jugadores antes
imaginados ignoran la inconsistencia en las reglas del juego? En varios lugares Wittgenstein parece
sugerir una respuesta afirmativa a estas dos cuestiones. El siguiente pasaje de las Observaciones

sobre los fundamentos de la matematica provee un llamativo ejemplo de esto:

21 Este ejemplo me fue sugerido por un pasaje en OFM, I11-77: “Supongamos, sin embargo, que el juego sea tal que
quien comienza siempre puede ganar mediante una sencilla artimafia concreta. Pero no se ha caido en ella; se trata,
pues, de un juego. Ahora alguien nos pone en antecedentes, y deja de ser un juego.” Recuerdo haber discutido este
pasaje y su extension a juegos inconsistentes con Ruth Marcus a principios de los afios 70s. Ella después lo cit6 en su
ahora famoso ‘“Moral Dilemmas and Consistency” (Journal of Philosophy 77 [3], 121-136). Yo estaba bastante
convencido por su uso de ejemplos de este tipo lidiando con dilemas morales, pero, hasta donde recuerdo, ella no
estaba convencida por mi uso de ellos para lidiar con paradojas logicas. Mi primera incursioén en ideas sobre estas
lineas —ambas como una lectura de Wittgenstein y una posicion de interés independiente— fue un ensayo titulado
“Hintikka’s Game Theoretic Approach to Language,” Philosophy of Logic: Procedings of the Third Bristol
Conference on Critical Philosophy (1974), Stephan Korner ed. (Oxford: Basil Blackwell, 1976).

53



Supongamos que la contradiccion de Russell nunca fue encontrada. Ahora —;es bastante
claro que en ese caso deberiamos de haber poseido un célculo falso? ;Porque no hay varias
posibilidades aqui?

Y supongamos que la contradiccion ha sido descubierta pero no estamos
emocionados por ello, y hemos convenido, por ejemplo, que no hay conclusiones que sacar
de ello. (Como nadie saca conclusiones del “Mentiroso.”) ;Habria sido esta una obvia
equivocacion?

“;Pero en ese caso no es un calculo apropiado! jPierde todo rigor!” Bueno, no fodo.
Y solo carece de rigor completo, si alguien tiene un ideal particular de rigor, quiere un estilo
particular en matematicas.”? (OFM V-12)

Este pasaje es sobresaliente en varios aspectos, pero es la oracion final, con su referencia a
“un ideal particular de rigor”, lo que me interesa aqui. El pensamiento de que un sistema
formalmente defectuoso de reglas no es un sistema en absoluto no es una verdad empirica; de
hecho; de frente, parece una falsedad empirica. Yo digo que esta parece ser una falsedad empirica
porque podria ser que las reglas que realmente gobiernan nuestro lenguaje en efecto cumplan con
el ideal de rigor del logico. El error es tomar la satisfaccion de este ideal como condicion de éxito
de cualquier descripcion adecuada de las reglas de nuestro lenguaje —rechazando aquellas que no
cumplan con este estandar, y dando altas puntuaciones a aquellas que se aproximen a ella, sin

importar lo exdticas y arbitrarias que sean en otros aspectos.

3.5. Las contrapartes referenciales de las reglas

En la seccion previa he estado ocupado con el ataque de Wittgenstein a la tendencia de los filosofos

a sublimar la légica de nuestro lenguaje —a tratar el orden 16gico como un “super-orden entre —

22 Este no es un pasaje aislado expresando una vision de otra manera ausente de los escritos de Wittgenstein. Igual de
llamativo, es el pasaje en OFM, V-28 donde él observa: “Si una contradiccion fuera ahora encontrada en aritmética
—eso0 podria unicamente probar que la aritmética con tal contradiccion en ella podria brindar un muy buen servicio;
y seria mejor para nosotros modificar nuestro concepto de la certeza requerido, que decir que aun no habria sido
realmente una aritmética adecuada.

54



por asi decirlo—super-conceptos” (IF §97). Voy a concluir esta discusion con una breve
observacion sobre un tema de primordial importancia: nuestra tendencia a suponer que en
correspondencia con nuestras reglas existen contrapartes ideales. Lo que tengo en mente aparece

en pasajes como el siguiente:

Estabas, pues, inclinado a expresiones como: «Los pasos ya han sido realmente dados;
incluso antes de que los diese por escrito, oralmente o en el pensamiento.» Y parecia como
si estuviesen de una manera singular predeterminados, anticipados —como solo el
significar puede anticipar la realidad. (/F" §188)

Después Wittgenstein habla de “la idea de que el comienzo de la serie es un trozo visible de railes
invisiblemente tendidos hasta el infinito,” y se pregunta de donde viene esta idea (/F' §218). Su

respuesta a esta pregunta es notablemente simple:

«Todos los pasos ya estan realmente dados» quiere decir: ya no tengo eleccion. La regla,
una vez estampada con un determinado significado, traza las lineas de su prosecucion a
través de todo el espacio.—Pero si algo asi fuese realmente el caso, ;de qué me valdria?

No; mi descripcion sélo tenia sentido si se entendia simbdlicamente. —Asi es como
me parece— debi decir.

Cuando sigo la regla, no elijo.

Sigo la regla ciegamente. (IF §219)

El pasaje clave aqui es la afirmacion que dice “solo tenia sentido si se entendia simbolicamente”.
Una idea que hace eco dos secciones después: “Mi expresion simbdlica era realmente una
descripcion mitoldgica del uso de una regla” (/F §221). Al emplear una regla que domino, actiio
con naturalidad. Anoto una serie de nimeros. La secuencia que realmente produzco, combinada
con la habilidad para producir mas de lo mismo, crea la imagen de que los miembros de la
secuencia ya existen antes de que llegue a ellos. “Asi,” dice Wittgenstein, “es como me parece.”
El punto crucial es que esta imagen, sin importar qué tan naturalmente surge, no juega ningun

papel en la aplicacion de la regla. En una forma de hablar, es epifenoménica. Incluso si

55



conjuramos tal nocidn, es el resultado de nuestra habilidad para aplicar una regla, no su

fundamento o soporte.

La nocioén de seguir una regla es central para la filosofia tardia de Wittgenstein, pero, como
¢l vio, también es una fuente natural de ilusion filosofica. Parecen venir presiones de todos lados
para convertir esta nocién en un super-concepto. Es una tarea central de la filosofia tardia de
Wittgenstein luchar contra esta tendencia, mostrando que las reglas no son ni sublimes ni

misteriosas —aunque pueden ser complicadas, asi como nuestra vida.

56



BIBLIOGRAFIA

Dummett, Michael. The Logical Basis of Metaphysics. Cambridge Mass.: Harvard University

Press, 1991.

Fogelin, R. J. “Hintikka’s Game Theoretic Approach to Language.” En Philosophy of Logic:
Procedings of the Third Bristol Conference on Critical Philosophy (1974), Stephan Kdorner ed.:

Oxford: Basil Blackwell, 1976.

Fogelin, Robert J. Pyrrhonian Reflections on Knowledge and Justification. Nueva York: Oxford

University Press, 1994.

Fogelin, Robert J. Wittgenstein, 2* ed. Londres: Routledge and Kegan Paul, 1987.

Marcus, Ruth. “Moral Dilemmas and Consistency.” Journal of Philosophy 77 [3], 121-136.

Nozick, Robert. Philosophical Explanations. Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1981.

Parfit, Derek. Reasons and Persons. Oxford: Clarendon Press, 1984.

Parfit, Derek. Razones y personas. Madrid: Antonio Machado Libros, 2005.

Searle, John. “Proper Names.” Mind 67 (1958), 166-173.

Stern, David G. Wittgenstein on Mind and Language. Nueva Y ork: Oxford University Press, 1994.

57



